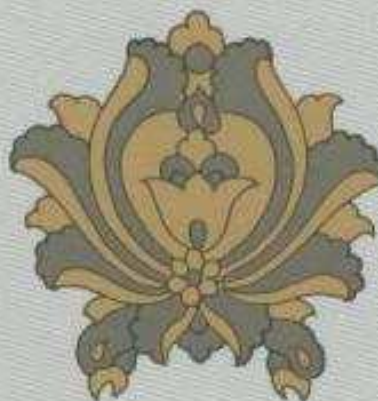


مَدِينَةُ النَّبِيِّ زَالَتْ



# عَلَلُ وَأَدْوَبَةٌ

دراسات في أمراض أمتنا ووسائل الاستشفاء منها  
مع تصحيح لما وُجه إلى التاريخ الإسلامي من أخطاء

دار الشروق

محمد الغزالى

كتاب الأدوية  
الطبية

دراسات في أمراض أمتنا ووسائل الاستشفاء منها  
مع تصحیح لما ورد في التاريخ الإسلامي من أخطاء

دار الشروق

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## مُقْدَّمة

﴿ واتقوا الله واعلموا أنكم ملقوه، وبشر المؤمنين ﴾ (١)

فِي هَذِهِ الْآيَةِ مَعْنَى يُشَبِّعُ فِي الْقُرْآنِ كُلِّهِ، تَقْوِيُ اللَّهَ، وَالْإِعْدَادُ لِيَوْمِ الْلِقَاءِ، وَانتِظَارُ  
بُشْرِيَّاتِ سَارَةَ بَعْدَ دُنْيَا لَمْ تَخْلُ مِنَ الْكَدْرِ وَالْقُلُقِ

هذا المعنى الشريف يصحح للإنسان هدفه، ويضبط خطاه، ويقيه الزيف والغثاء !

وقد كان أئمة التربية عندنا يعتمدون عليه وحده عندما يعجزون عن إصلاح الأوضاع السياسية والاقتصادية، لا لأنه يغنى عن سلامتها بل لأنه يخفف من ضررها، ويقلل من خللها... .

ونحن ننشد إقامة الشرائع التي تقينا السietات وترهيب المجرمين، ولكننا قبل ذلك نقيم العقائد التي تربط الناس بالله عز وجل وتجعل تعاملهم معه وخوفهم منه وأملهم فيه.

إن كثرة الحديث عن الآخرة والجنة والنار لم يكن من قبيل اللغو! وكثرة الحديث عن التقوى وما تورثه في القلب من استقرار وما تلقحه في الطريق من نور ليس من فبيل الخيال.

لقد استيقنت أنه لا يقتل الغرور والشره، وحب النفس وحب الظهور، والمكاثرة بالمال والجاه... إلا الإيمان الحي والتعلق الشديد بما عند الله تبارك وتعالى.

لقد رأيت من طغى عندما حكم، ومن غشى عندما تعامل، ومن استكبر عندما استغنى،  
ومن أفسد أسرته وأمته عندما تهدى له الطريقة.

٢٢٣ سورة الحقة الآية (١)

وتأملت الدوافع إلى هذا كله فلم أر إلا قلوبًا خالية من الله جل وعز بعيدة عن الشعور بعظمته ورقابته! وإن همهمت بكلمات محفوظة عن الدين والروح!

وأؤكد أنه عند فساد الفطرة لا يوجد دين، وعند اختلال العقل أو نقصانه لا يفهم وحي! وأن الأوامر الجزئية المنتاثرة المنفصلة عن روح جامع لا تكون سلوكاً كما أن اللبنات المركومة وأسياخ الحديد الملقة لا تنسىء بيتاً . . .

إن تعليمات المرور لا تفيد من أصيب بانفصال في الشبكية، أو من أصيب في صمامات القلب.

ولقد أقام نبينا ﷺ حضارة حصرت الغاية العليا من الوجود الإنساني، وكانت عدته في ذلك ما تلقى من وحي، وما ألهم من هدى.

كان أقدر المستقدمين والمستأخرين على تصحيح المسار الإنساني عن طريق ضبط الأجهزة الرئيسية في الكيان الإنساني.

ونحن في هذا المنهج نسير، وبجواريث النبوة نستهدى.

إنني عندما أكتب أقسام مساعري وأفكاري قسمين! قسماً يتعرف الواقع الإسلامي بدقة - أعني أحوال أمتنا ما ظهر منها وما بطن! - وآخر يتلمس من توجيهات الإسلام ما يشفى السقام ويدعم الكيان . . .

وفي تعرفي على أحوال أمتنا أميز الأمراض الموروثة عن الوافدة حتى لا أضل العلاج، ولا أسمح للأعراض المشابهة أن تخدعني عن جرائيمها المختلفة!

وفي تلمسى للأدوية أفرق بين الإسلام من مصادره المعصومة وبين تاريخه المتفاوت بين مد وجزر، وسواء أكان هذا التاريخ سياسياً أو ثقافياً . . .

وعندما أخطئ - وأنا خطاء - أكون أطوع الناس لمن يأخذ بيدي إلى الصواب، والمشكلة أن المرء قد يطب لغيره، ولا يحسن أن يطب لنفسه، ولا مناص من أن يلهمي أبداً بالدعاء المتأثر: «اللهم اهدنا فيمن هديت، وعافنا فيمن عافت» . . .

والله ولـى التوفيق...

الدوحة في غرة شعبان ١٤٠٤ هـ

محمد الغزالى

# الإِنْسَانُ فِي الْقُرْآنِ

كانت الملائكة متشائمة من مستقبل الإنسان على ظهر الأرض ..

لعلها أحسست أن أصله الترابي سيجعله هشا أمام الاختبارات الصعبة، وأنه سيفقد تمسكه  
أمام الأهواء والمغريات؟

لعلها رأت أنه يشبه أجنساً أخرى لم تتصدع بأمر الله، ولم تحسن تنفيذ وصياغة ..؟

أو لعل شعاعاً من عالم الغيب طلع عليها فرأت معه صوراً من الحروب الدامية، والمسالك  
الموحجة التي سوف يخوضها البشر، ويظلمون بها أنفسهم.

على أي حال لقد تساءلت الملائكة وقالت الله جل شأنه:

﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مِنْ يَفْسَدُ وَيُسْفِكُ الدَّمَاءَ﴾ (١).

وكان الجواب الأعلى: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ (٢).

وخلق الله آدم ووهب له عقلاً محيطاً بالأشياء كلها، ووضع في هذا العقل خاصة باهرة  
يستمكن بها من معرفة الأسرار والظواهر، وبهيمن بها على شتى من القوى والعناصر، إن  
هذا المحدود في أعضائه ومشاعره يملك طاقات ضخمة تجعله سيداً لما حوله، بل تجعله ملكاً  
واسع السلطان ممدد النفوذ.

ولعل الملائكة اليوم تربقه دهشة وهو يخترق الفضاء ويغزو الكواكب.

لكن عظمة الإنسان لا تكمن في هذه القدرات الطبيعية، إنها تكمن في أمر آخر أهم منها  
وأجل، هو معرفته لمن خلقه فسواء، من أعلى قدره ورفع مستوىه! لله الذي خلق هذا الكون  
ومكنه فيه وسخره له.

إن هذا الفريق من الناس الذي عرف ربه وأسلم له وجهه، وافتتح مغاليق الحياة باسمه،  
هو الذي يبرز الحكمة من وجود الإنسان في العالم، وأحسب أن هذا الفريق الصالح المصلح  
هو الذي استشفت الملائكة خبره ثم قالت الله:

---

(١) سورة البقرة : الآية ٣٠ .

(٢) سورة البقرة : الآية ٣٠ .

﴿سَبِّحْنَاهُ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلِمْنَا، إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ﴾<sup>(١)</sup>.

وقصة الحياة الإنسانية كما ساقها القرآن الكريم تستوقف النظر من نواح عدّة نحب أن نتبينها :

أولها هذا التنعم الذي أحاط بها منذ بدايتها ، فيین يدى عرض القصة في سورة البقرة نقرأ قوله تعالى :

﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا﴾<sup>(٢)</sup>.

و قبل ذلك بقليل نقرأ :

﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ﴾<sup>(٣)</sup>.

وبين يدى عرضها في سورة الأعراف نقرأ قوله :

﴿وَلَقَدْ مَكَنَّا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ، قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ. وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوْرَنَاكُمْ ثُمَّ قَلَنَا لِلملائكةَ اسْجَدُوا لِلنَّاسِ﴾<sup>(٤)</sup>.

وبين يدى عرضها في سورة الحجر ، سرد للنعم التي تحف الحياة البشرية نقرأ منه قوله تعالى :

﴿وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَا بِرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلنَّاظِرِينَ. وَحَفَظْنَاهَا مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ. إِلَّا مِنْ أَسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتَبَعَهُ شَهَابٌ مُبِينٌ. وَالْأَرْضَ مَدَنَاهَا وَأَقْيَنَا فِيهَا رَوَاسِيًّا وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ. وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ﴾<sup>(٥)</sup>.

والواقع أن الرغيف الذي يطعمه إنسان تشتراك في إنباته وإنضاجه فجاج الأرض وآفاق السماء .

فتربة الأرض ، والسحب الهامية ، والأشعة العمودية أو المائلة التي تتعرض لها الحقول وأثر الضوء في تكوين الخضراء مثلا وأشياء أخرى كثيرة تتعاون جميعا على تكوين الغذاء والكساء والدواء الذي يحتاج إليه البشر .

(١) سورة البقرة : الآية ٢٩ .

(٢) سورة الأعراف : الآية ١٠ ، ١١ .

(٣) سورة البقرة : الآية ٣٢ .

(٤) سورة الحجر : الآيات ١٦ - ٢٠ .

إن شبكة من المواد الدقيقة جداً، والجسيمة جداً، انتظمت في خدمة الإنسان وتأمين معاشه وتخطيط حاضره ومستقبله، كل يؤدى دوره بوفاء وقدرة، الكواكب السابحة في الفضاء، والجراثيم التي لا تراها العين!

وذاك سر الأقسام الكثيرة التي وردت في القرآن الكريم مشيرة إلى فخامة هذا العالم.

﴿فَلَا أَقْسُمُ بِالشَّفَقِ وَاللَّيلِ وَمَا وَسَقَ . وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ . لَتَرَكِنَ طَبْقًا عَنْ طَبْقٍ﴾<sup>(١)</sup>.

﴿كَلَا وَالْقَمَرُ . وَاللَّيلُ إِذَا أَدْبَرَ . وَالصَّبَحُ إِذَا أَسْفَرَ . إِنَّهَا لِأَحَدِ الْكَبِيرِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وتدرك القسم بالرياح المشيرة والسحب الحافلة وما يتبع ذلك من زرع وحصاد وتجارة واحتراف وخيرات تعم البشر :

﴿وَالْذَّارِيَاتِ ذُرُواً . فَالْحَامِلَاتِ وَقَرَاً . فَالْجَاهِرَاتِ يَسِرَا . فَالْمَقْسُومَاتِ أَمْرَا . إِنَّا تَوَعَّدُونَ لِصَادِقٍ﴾<sup>(٣)</sup>.

إن رب العالمين أبدع ما صنع! وحدثنا عن هذا الأبداع لتعجب به ونتذوق جماله.

ولاني لاستغرب أحوال الناس يتسبون إلى الإسلام ويديرون ظهرهم للكون، فلا يدرسون له قانوناً، ولا يكشفون له سراً.

أى إيمان هذا؟ وأى جهل بقصة الحياة ووظيفة آدم وبنيه في ربوعها..؟

إن الإنسان في القرآن الكريم كائن مكرم مفضل محترم مخدوم، ومن حق الله تبارك اسمه أن يعاتب البشر على سوء تقديرهم لآله:

﴿أَلَمْ تَرَوْ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبِاطِنَةً، وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَىٰ وَلَا كِتَابٌ مُنِيرٌ﴾<sup>(٤)</sup>.

هذه ناحية تتصل بالتكريم المادي للإنسان، وثم ناحية ثانية تتصل بكيانه المعنوي.

فالإنسان نفخة من روح الله الأعلى، هكذا بدأ خلق آدم، وهكذا تخلق الأجنة في بطون الأمهات.

إن الحياة في شتى الأجسام المتحركة شيء، وخصائص الحياة الرفيعة في أبناء آدم شيء آخر، وقد أشاع الله نعمة الخلق بين خلائق كثيرة بربور من العدم إلى الوجود، بيد أن آدم وحده هو الذي وصفه بقوله : ﴿سُوِّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوْحِي﴾<sup>(٥)</sup>.

(١) سورة الانشقاق : الآيات ١٦ ، ١٩ .

(٢) سورة الذاريات : الآيات ١ - ٥ .

(٣) سورة لقمان : الآية ٣٥ .

(٤) سورة المدثر : الآيات ٣٢ ، ٣٥ .

(٥) سورة الحجر : الآية ٢٩ .

واطرب هذا التكريم في ذريته إلى قيام الساعة :

﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وَبَدأ خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ طِينٍ. ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سَلَالَةٍ مِّنْ مَاءٍ مَهِينٍ. ثُمَّ سَوَاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئَدَةَ﴾<sup>(۱)</sup>.

والإنسان بهذه النفحة كائن جديد يعلو فوق ما يشبهه من ضروب الحيوان ولذلك قال جل شأنه :

﴿فَكَسَوْنَا الْعَظَامَ لَهُمَا ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ، فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ﴾<sup>(۲)</sup>.

وبعد أن تم خلق آدم على هذه الصورة أمر الله الملائكة أن تسجد له سجود تعظيم وتوقير لا سجود عبادة !

والملايكه هي التي أبدت دهشتها لإيجاد هذا الإنسان واستنكرت ما سوف يقع منه من فساد وفوضى .

إنها طولبت بالسجود له بعدما تم تكوينه ! وعقب من رفض السجود بالطرد من رحمة الله .

وسواء أكان إبليس من الملائكة ، أم كان وجوده بينهم وهو من الجن ، فإن التبيجة لا تختلف ، إذ إن الاستهانة بالإنسان هي عند الله عصيان وخيم العاقبة !

وهذا التكريم البين ينضم إليه أمر آخر عظيم الدلاله على مكانة الإنسان وحفاوة الله به ، هذا الأمر هو الفرح الإلهي بعودة الإنسان التائب واستقبال الله له بإعزاز بالغ وتجاوزه عما فرط منه من خطأ قوله في عفو شامل :

﴿وَإِنِّي لِغَفَارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى﴾<sup>(۳)</sup>.

كلتا الناحيتين من تكريم وتنعيم استتبعت ناحية ثالثة كان لها الأثر الأكبر في مستقبل الإنسان ومستقبل الكوكب الذي أعد لسكناه ، بل في مستقبل المجموعة الشمسية كلها التي سينتشر عقدها وينطفئ نورها مع انتهاء الرسالة الإنسانية على ظهر الأرض .

هذه الناحية هي (التكليف)؛ فإن الله الذي زود الإنسان بهذه السمو في موهبه لم يتركه سدى ، بل أمره ونهاه وطلب منه أن يفعل وأن يترك ! وربما كلفه أن يفعل ما يشقه ، وأن يترك ما يشتهيه .

وهذا نقف وقفه أمام سر التكليف ومعناه لتناول جملة أمور .

(۱) سورة السجدة : الآيات ۷ - ۹ .

(۲) سورة طه : الآية ۸۲ .

إن أبانا آدم، وهو الإنسان الأول، كلف ألا يأكل من شجرة معينة وكان جديراً به أن يعرف حق الأمر جل شأنه وأن يدع الأكل من هذه الشجرة أبداً.

ولكنه بعد مرحلة من الذهول والضعف، عرضت له ساعة انهيار في إرادته وامتداد في رغبته فأكل من الشجرة المحرمة، وشاركته زوجته في عصيانه فطردا جميعاً من الجنة.

وكان قد أحس بالخطأ الذي تورطا فيه فدعوا الله نادمين:

﴿ قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين. قال اهبطوا بعضكم لبعض عدو، ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين. قال فيها تحيون وفيها تموتون منها تخرجون ﴾ (١).

ونزل أبونا إلى الأرض وشرع كثير من الأبناء يمثلون القصة نفسها ويرتكبون الخطأ ذاته، ولكنه ليس أكلاً من شجرة بل اتباعاً للشهوات التي تقود إلى العصيان والحرمان! العنوان متغير والحقيقة واحدة.. إن هذا السلوك من الإنسان الأول يجعلنا نتساءل عن علتة؟ والعلة واضحة فإن الإنسان بدأ حياته بطبيعة مزدوجة، قبس من نور الله داخل غلاف من طين الأرض!

إن الله تبارك اسمه بعدما صور الإنسان من التراب وسواء، نفح فيه من روحه، فإذا كان عجيب يجمع النقائص في تركيبه، يقدر على التسامي وعلى الإسفاف، ويقدر على الاستقامة وعلى الانحراف.

وقد نبه القرآن الكريم إلى هذا الخلط في التكوين البشري فقال جل شأنه:

﴿ إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميماً بصيراً ﴾ (٢).

كما نبه إلى أن إمامه بالخطايا ليس مستغرباً، إنه ينزع إلى عرق فيه:

﴿ الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللهم، إن ربك واسع المغفرة، هو أعلم بكم إذ أنشأكم من الأرض وإذ أنتم أجنة في بطون أمهاتكم ﴾ (٣).

كلتا النزعتين الأرضية والسماوية تجد في الحياة - أو في البيئة - ما يضعفها أو يقويها، وقبل ذلك كله تجد في الإنسان نفسه ما يرجع كفته على أخرى، وما يسلم زمامه للخير أو للشر، كما يريد هو لنفسه دون تدخل من أحد في اتجاهه هنا أو هنا.

(٢) سور الإنسان : الآية ٢ .

(١) سورة الأعراف : الآيات ٢٣ - ٢٥ .

(٣) سورة النجم : الآية ٣٢ .

إن إيثار الوقوف عند الإشارة الحمراء أو المروق منها والتعرض لأخطار الانطلاق الأحمق تصرف إنساني محض .

وفي هذا يقول تعالى :

﴿ واتل عليهم نبأ الذي آتیناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين . ولو شئنا لرفعناه بها ﴾ (١) . أى لو تسامي وترفع .

﴿ ولكنكَ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَابْتَعَ هُوَاهُ ﴾ (٢) فتركه الله حيث شاء لنفسه .

ولابد من توكييد هذه الحقيقة ، حقيقة الإرادة الحرة في الصعود والهبوط ، وفي التقوى والفجور ، وفي إغضاب الله أو إرضائه ، فإن الرحمن الرحيم يستحيل أن ينقم على إنسان سعى في مرضاته ، كما أنه لا يرضى عن إنسان سعى في إغضابه .

وبعض الناس يماري في هذه الحقيقة من مكابرة ، أو تحمل أعذار وهيبات .. فقصة الوجود الإنساني تقوم على اختبار حقيقي لاكتشاف المحسن والمسيء .

﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَلْوُكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (٣) .

والمحسن إنسان أتقن العمل واحترم الصواب . والمسيء إنسان فرط ولزム العوج .

وال伊拉克 داخل النفس الإنسانية لا اختيار أحد النهجين عراك حقيقي لا صوري .

وتلمح صدق هذا العراق وقبول نتائجه في قوله تعالى :

﴿ فَإِمَّا مَنْ طَغَىٰ . وَآثَرَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا . فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَىٰ . وَإِمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَىٰ النَّفْسَ عَنِ الْهُوَىٰ . فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَىٰ ﴾ (٤) .

إن السالم في هذا العراق إنسان يشعر بقيام الله عليه وعلى سائر الكائنات ، ومع غماء هذا الشعور يخففت صوت الهوى وبلغه صوت الضمير اليقظان أو القلب الحى .. فأين التمثيل أو المحاباة أو الخداع في هذه الحالات ؟

الله جل شأنه ينادي الإنسان ويذكره ويهديه ، وعلى الإنسان أن يلبى ويذكر ويهدى ، فإذا أبى إلا الشroud فهو وحده الملوم ، ومن ثم تقررت هذه الأحكام العادلة التي ندركها من قوله تعالى :

(٢) سورة الأعراف : الآية ١٧٦ .

(١) سورة الأعراف : الآيات ١٧٥ ، ١٧٦ .

(٤) سورة النازعات : الآيات ٣٧ - ٤١ .

(٣) سورة الملك : الآية ٢ .

﴿قد جاءكم بصائر من ربكم، فمن أبصر فلنفسه، ومن عمى فعليها﴾<sup>(١)</sup>.

﴿ونفس وما سواها. فـألهـمـها فـجـورـها وـنـقـواـها. قد أـفـلـحـ من زـكـاـها. وقد خـابـ من دـسـاـها﴾<sup>(٢)</sup>.

والتركية والتدسية جهد بشري محض، أو كذلك يكون أول الطريق ثم يلحقه من مشيئة الله ما يصل به إلى النهاية:

﴿ومن يـشـاقـقـ الرـسـوـلـ من بـعـدـ ما تـبـيـنـ لـهـ الـهـدـىـ وـيـتـبـعـ غـيرـ سـبـيلـ الـمـؤـمـنـيـنـ نـوـلـهـ ما تـوـلـىـ وـنـصـلـهـ جـهـنـمـ﴾<sup>(٣)</sup>.

ونتساءل مرة ثانية: ما قيمة الصوت المضلل الذي يستمع إليه الإنسان فيزيغ ويشقى؟ الحق أن صدأه الضخم أضعاف أضعف حقيقته التافهة، إنه كنفيق الصفدة يملأ أكتاف الليل ومصدره لا قيمة له!

ما الشجرة التي أكل منها آدم؟ هل أحس طويلاً لذة ثمرها ومتعة ازدرادها؟ لقد كانت وهما هذه النشوة المأمولة ولو فرضناها لذة ساعة فما قيمتها! إذا وزنت بما أعقبتها من حرارات سنين عدداً؟ بل دهراً طويلاً!

إن الإنسان في هذه الدنيا تهيجه رغبة حمقاء إلى شيء محرم ما أن يواعده حتى يحس الفراغ والضياع، وحقيقة بالإنسان أن يتلامسك أمام عوامل الاستفزاز ومزالق القدم.

ونتساءل مرة أخرى : ما مصدر هذا الصوت النابي الجھول الذي يذل الإنسان؟ والجواب أن له مصدرين اثنين: أولهما نفس الإنسان أو الإهاب الترابي الذي غلفت به، والمصدر الثاني من كائن آخر خاصم الإنسان من النشأة الأولى وهو الشيطان الذي آلى على نفسه استدامة هذا الخصم إلى يوم النشور.

فى المصدر الداخلى للمعصية يقول الله تعالى:

﴿ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسى ولم نجد له عزما﴾<sup>(٤)</sup>.

فالنسوان وضعف العزيمة رذيلتان وقع فيها الإنسان الأول، ومع تولدهما في نفسه تهيئاً الإمكانيات للشيطان كى يosoس ويخادع ويقول لآدم وامرأته:

﴿ما نـهـاـكـمـ رـبـكـمـ عـنـ هـذـهـ الشـجـرـ إـلـاـ أـنـ تـكـوـنـاـ مـلـكـيـنـ أـوـ تـكـوـنـاـ مـنـ الـخـالـدـيـنـ. وـقـاسـمـهـاـ إـنـىـ لـكـمـ لـمـنـ النـاصـحـيـنـ. فـدـلـاـهـمـ بـغـرـورـ﴾<sup>(٥)</sup>.

(١) سورة الأنعام: الآية ١٠٤.

(٢) سورة النساء: الآية ١١٥.

(٣) سورة الأعراف: الآيات ٢٠ - ٢٢.

(٤)

(٥)

وما تمت هذه التدلة ولا نجح الشيطان في خدعته إلا لأن آدم كان قد ضعفت ذاكرته وضعفت إرادته.

والضعف النفسي أولاً، ثم وساوس الشيطان ثانياً... ولا عبرة بما يتعلل به المخطئون من أن الشيطان هو السبب الأول والأخير في انحدارهم!

إن الشيطان محطة إرسال يذيع منها فنون الإغراء والإغواء، والإنسان هو الذي يهبيء أقطار نفسه لاستقبال هذه الإذاعات والتجاوب معها.

وأنت الذي تخير ما تسمع من محطات (الراديو) المختلفة، ولو شئت أغلقت للفور ما تعاف سمعاه، وابتعدت عنه حتى لا يصل صدأه إلى سمعك، أو قاومته بمشاعر النفور والمقت حتى لا يستولي عليك!

وقد منح الشيطان من أول يوم القدرة على إغراء الإنسان وخداعه.

ودفعته خصومته إلى ابتكار وسائل كثيرة ونصب أحابيل مختلفة لإيقاع الأغوار والغافلين، وقيل له:

﴿ واستفزز من استطعت منهم بصوتك وأجلب عليهم بخيلك ورجلك ﴾ (١).

وكان الشيطان لا يملك أكثر من الكلام يكذب فيه ويغير، وقد نبه الله آدم وبينه من هذا العدو الغار الكاذب. وحذرهم من الشراك المنصوبة والأقوايل المزورة.

إن الشيطان يعد كذباً، ويقسم حانثاً، وينصح غاشماً، ويلين ليلدغ وينحنى ليثب ويصرع.

وهو في هذا كله لا يملك إلا شيئاً واحداً، الكلام، الكلام وحده! فلا يجوز أن نصدقه:

﴿ يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك فلا يخرج جنكم من الجنة فتشقى ﴾ (٢).

﴿ أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني وهم لكم عدو، بئس للظالمين بدلاً ﴾ (٣).

ومع ذلك فقد قدر الشيطان بالكلام المضل أن يزيغ الكثرين. وسيقول يوم القيمة لمن استجابوا له:

﴿ وما كان لى عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لى، فلا تلومونى ولو مروا أنفسكم ﴾ (٤).

إن سلاح الشيطان مفلول والنجاة منه ميسورة! وعندما يقع البعض في قبضته فلا حماية له لأن القانون لا يحمي المغفلين.

(٢) سورة طه : الآية ٦٤ .

(٤) سورة إبراهيم : الآية ٥٠ .

(١) سورة الإسراء : الآية ٦٤ .

(٢) سورة الكهف : الآية ٥٠ .

ومن ثم فاجهد الحقيقى فى النصح والتربية يتوجه إلى الإنسان أولاً وأخراً ليوقف فيه أسباب الحذر، وليسد الثغرات التي يمكن أن يتسلل منها الشيطان بوساوشه الماكرة.

لقد أشرنا إلى الأمشاج التي يتكون منها الإنسان، والحق أن في الإنسان - مع أصله السماوي - طباعا لا يجوز تركها حرفة تتصرف كما تشاء، لابد من مراقبتها وإخضاع حركتها وسكناتها لحكم الله، وإلا جرته من القمة إلى الحضيض:

﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم. ثم رددناه أسفل السافلين﴾ (١).

وليس معنى هذا الرد أنه تحول إلى مسخر ذميم بعدما كان في ذروة الحسن! كلام

المعنى أن إمكانات الهبوط جاورت معانى الرفعة فى نفسه ، وأنه يستطيع التحليق والإسفاف معا ، وذاك سر الاستثناء بعد :

﴿إِلَّا الَّذِينَ أَمْنَوْا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ (٢).

أى سوف يبقى قواهم حسنا، ماديا و معنويا!

وجاءت في القرآن الكريم آيات كثيرة تقرر الطبائع الرديئة التي ينبغي الخلاص منها.

فالإنسان (أناي) يحب نفسه وحسب، وقد تكون محبة النفس أصلاً في استبقاء الحياة، ولكن هذه المحبة تتحول إلى مرض خطير يورث الشره والطمع والبغى واحتياح الحقوق بنتزق.

وقد ذكر القرآن أن هذه الآثرة لا يطفئها الغنى مهما اتسع :

﴿قُلْ لَوْ أَنْتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَائِنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذْنَ لَا مُسْكَنْتُمْ خَشْيَةَ الْإِنْفَاقِ، وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَوْرَاءً﴾ (٣).

والإنسان نساء أو غافل، وقد يكون هذا أو ذاك أصلاً في استبقاء الحياة، فلو استصحب الماء حزنه إلى الأيدٍ على ما فقد ما صلحت الدنيا.

ولكن، هذا الذهول قد يكون جرثومة الكنود ونكران الجميل، ونسيان الرب وما أولى:

﴿وإذا مسكم الضر فى البحر ضل من تدعون إلا إياه، فلما نجاكم إلى البر أعرضتم، وكان  
الإنسان كفورا﴾<sup>(٤)</sup>.

## ٢) سورة العصر : الآية ٣ .

(٤) سورة الإسراء : الآية ٦٧

(١) سورة التين : الآيات ٤ ، ٥ .

(٣) سورة الاسراء : الآية ١٠٠ .

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ. وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ﴾ (١).

والإنسان الذي يحلو له أحياناً أن يفخر، ويتطاول، وينظر إلى السماء بقلة اكتراث، تذله علة في أي مكان في جسمه أو تذله غلطة في أي وقت من تفكيره مهما كان عقريها.

﴿يَرِيدُ اللَّهُ أَنْ يَخْفِفَ عَنْكُمْ، وَخَلَقَ الْإِنْسَانَ ضَعِيفًا﴾ (٢).

والإنسان محتال كبير في الدفاع عن نفسه، والتماس الأعذار لأنحطائه وعد ما يقع منه وجهة نظر مقبولة أو مغفورة.

﴿وَكَانَ الْإِنْسَانُ أَكْثَرُ شَيْءٍ جَدْلًا﴾ (٣).

وهذه الطبائع جمِيعاً مزالت لمن يسترسل معها، وقد نبه القرآن الكريم إلى أمراض شتى تعترى النفس، فالإنسان قد يبطر على الغنى، ويطغى مع السلطة، ويقطن مع الفشل، وقد يستحلِّي من شهوات النساء والرياء والاستعلاء ما يحيله إلى عبد لنفسه وهواد.

ولكن الفكاك من هذه الآثام كلها ميسور، فإنَّ القرآن الكريم لما خوف عواقب هذه الانحرافات الإنسانية ذكر أسباب النجاة منها:

﴿وَالْعَصْرُ إِنَّ الْإِنْسَانَ لِفِي خَسْرٍ. إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّابِرِ﴾ (٤).

وما أجملته سورة العصر من وصف للداء والدواء فصلته سور أخرى. نختار منها سورة المعارج التي أسندت للإنسان هذه الخلال:

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خَلُقَ هَلُوقًا. إِذَا مَسَهُ الشَّرُّ جَزُوعًا. وَإِذَا مَسَهُ الْخَيْرُ مُنْوِعًا﴾ (٥).

لكنَّ الإنسان ييرأ من هذه العلل إذا قام بجملة العبادات المفروضة.

ونتساءل: هل هذه العبادات (مصل) واق أم شفاء من أمراض توجد وتتجدد؟ قد يكون هذا أو ذاك.

ولنتدبَّر أولاً الاستثناء الذي تضمنته السورة الكريمة:

﴿إِلَّا الْمُصْلِينَ الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَائِمُونَ. وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ مَعْلُومٌ. لِلسَّائِلِ

(١) سورة العاديات : الآيات ٦ ، ٧ .

(٢) سورة النساء : الآية ٢٨ .

(٣) سورة الكهف : الآية ٥٤ .

(٤) سورة العصر : الآية ٣ .

(٥) سورة المعارج : الآيات ١٩ - ٢٠ .

والمحروم. والذين يصدقون بيوم الدين. والذين هم من عذاب ربهم غير مأمون. والذين هم لفروجهم حافظون. إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيديهم فإنهم غير ملومين. فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون. والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون. والذين هم بشهادتهم قائمون. والذين هم على صلاتهم يحافظون. أولئك في جنات مكرمون<sup>(١)</sup>.

لا شك أن هذه العبادات مجتمعة تنشئ إنسانا كاملا شريطة أن تؤدي أداء حقيقيا لا أداء تمثيليا، وأحب أن أقف عند واحدة من هذه العبادات لتأملها واتعرف على آثارها النفسية، وهي قوله تعالى: «والذين هم بشهادتهم قائمون»<sup>(٢)</sup>.

إن الإنسان المسلم يجب أن يكون مستعدا دائما لأداء الشهادة على وجهها، وليحق الحق، ويبطل الباطل، ويدعم العدالة.

والقيام بالشهادة يتطلب صراحة لا تخاف في الله لومة لائم، ذلك أن الحق يختنق في هذه الدنيا وسط دخان الشهوات المتصاعد من هنا ومن هناك.

والمرء ينكح عن الأداء بالرأي الصحيح والقول الصحيح لأنه يخشى على مستقبله مثلا، أو يريد محاباة قريب، أو يطمع في مال، أو يتطلع إلى منصب، إنه لا يستبين وجه الله من غلظ الحجب على بصيرته!

والمجتمع الإسلامي يسقط مع اختفاء الذين هم بشهادتهم قائمون. لأن هؤلاء المؤمنين - كما يزعمون - ليسوا بشهادتهم قائمين، ربما سكتوا أو قالوا فلم يعدلوا! وكم رأينا من أناس قدموا وحقهم التأخير أو أخرروا وحقهم التقديم.

ولقد عرفت لماذا سبقت بعض المجتمعات سبقا بعيدا عندما قرأت أن زوج الملكة في هولندا عزل وجرد من أوسمته لما كشفت صلته بقضية رشوة، وأن رئيس وزراء اليابان عزل ورمى به في السجن للتهمة نفسها.

إن القيام بالشهادة يعني ألا ترك صاحب حق مستوحشا في هذه الدنيا لا صديق له ولا ظهير.

والشهاد بداهة ليست ما يقال أمام المحاكم فقط، بل ما يقال في كل خلاف أو مشورة أو اختيار أو انتخاب أو أي شأن ذي بال.

والقائم بالشهادة رجل أسلم لله وجهه وقرر أن يحيا للحق وحده!

(١) سورة المعارج : الآية ٣٣ .

(٢) سورة المعارج : الآيات ٢٢ - ٣٥ .

وقد تتشابك في نفس الإنسان عدة طباع مثل تشهى الحياة، وتعجل النتائج وغلبة الأثرة، فيصدر حكماما خاطئة على ما يصييه من خير أو شر، وتستبد به المبالغة فتجمح به مشاعره نحو نفسه ونحو الناس. وفي هذا يقول جل شأنه:

﴿ولئن أذقنا الإنسان رحمة ثم نزعناها منه إنه ليئوس كفور. ولئن أذقناه نعماه بعد ضراء مسنته ليقولن ذهب السيئات عنى، إن لفرح فخور. إلا الذين صبروا وعملوا الصالحات أولئك لهم مغفرة وأجر كبير﴾ (١).

في هذه الآيات صورة الإنسان الذي تستعبده الساعة الحاضرة وحدها، فهو عند فقد ما يسر منهزم كسير من شدة القنوط، وعند وجданه، يتتشى ويغتر من شدة الفرح.

وكان يجب أن يتمالك نفسه في الحالين وينظر إلى أصابع القدر وراء ما يحسه فيستكين الله ويؤدي ما عليه بتعقل ..

ثم ينضم إلى هذا الإحساس المعذل شعور آخر، أساسه أن ما يناله من خير ليس تمتينا له وحده، فإن للمحرومين سهما فيما جاءه، وقد يكون سهما كبيرا:

﴿فاما الإنسان إذا ما ابتلاه رباه فأكرمه ونعمه فيقول ربى أكرمن. وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربى أهانن. كلام لا تكرمون اليتيم. ولا تحاضون على طعام المسكين. وتأكلون التراث أكلام. وتحبون المال حبا جما﴾ (٢).

والآيات تشير إلى أن الغنى ابتلاء، وأن الفقر ابتلاء، ومن الخطأ تصور أن الإغواء تكريم، والإفقار إهانة، والعبرة بالنتائج، فإن الذي يستعف في فقره أسبق عند الله وأرجح في الميزان من الذي يطغى بعنه.

والذي يمنح الشراء، فيفتح أبوابه لليتيم والمسكين ويسارع بالبذل في مواطن النفقه هو الإنسان الناجح في الامتحان السابق في الميدان.

لكن البشر - للأسف - يحسبون العطاء تدليلاً لأشخاصهم، والحرمان إهانة وإذلالا.. وذلك خطأ بالغ في فهم الدين والدنيا.

وعندما خال الناس أن الغنى تكريم ذاتي لبعض الأفراد والأسر، وأن الفقر هو ان ذاتي قصده الله لبعض الأفراد والأسر، عندما شاع ذلك انفجرت براكين الأحقاد ضد أصحاب الثروات، وانفجرت معها عواصف الإلحاد والكفر، وتعرضت مستقبل الإنسانية كلها للبوار،

(٢) سورة الفجر : الآيات ١٥ - ٢٠ .

(١) سورة هود : الآيات ٩ - ١١ .

وهل انتشرت الشيوعية إلا في هذا الجو؟ إن العبادة هي السلم الفد الذي تصعد فيه النفوس الإنسانية إلى الكمال المنشود.

يجب على الإنسان أن يعرف ربه، وأن يقف في ساحته عبداً نقياً من الآفات والعاهات.

إن آدم لما نسي وضعف أصحي دون مستوى الجنة فأخرج منها.

ولن يعود أبناؤه إلى الجنة وهم يحملون أوزار النسيان والضعف، لابد من إيمان واضح وعمل صالح.

وفي طول القرآن وعرضه توكيد لهذه الحقيقة التي حاول كثيرون الزوغان منها.

ونعود إلى الخاصة الأولى في تكوين آدم وبنيه، خاصة العقل العالِم بالأشياء الخبر بالحقائق والأسماء، إن الإنسان المكف بعبادة الله لا يعبد بشيجه المحدود، وجسمه المادي القاصر! إنما يعبد بتطبيع طاقاته كلها لله. إنه يضع بصماته المؤمنة على الأرض حتى إذا سجد سجد معه زرعها وضرعها وحديدها وذهبها وكل ما ملك وارتقا!

وأرى أن ذا القرنين عندما ساوي بين الصدفين، وذوب الحديد والنحاس داخل سلسلة من القلاع التي تحمي الضعاف وتزود الطغاة - أرى أنه أحق الحق وأبطل الباطل لا بالكلام وحده، ولكن بجعل الأرض ومعالمها ومعادنها تؤدي وظيفته وتحمل طباعه وكأنها امتداد لنبع قلبه وبطش يده.

وهل ملك الله الأرض الإنسان إلا لهذا؟

عندما تعطى خادمك أسباب الزينة والوجاهة فيجئك أشعث أغبر فأنت تضيق به.

والعباد الجهلة بالحياة، والغرباء في الكون، سوءة زرية، وجهل أو تمرد على الخلافة الإنسانية في العالم.

ونحن المسلمين سنحاسب حساباً عسيراً على تخلفنا الواضح في العلوم الطبيعية.

ربما احتاج الإنسان كي يصلى إلى مساحة من الأرض لا تعدو ذراعاً في ذراع، ولكنه كي يدفع العدوان عن هذا المسجد الضئيل يحتاج إلى معرفة تمتد من الأرض إلى المريخ بل إلى الشمس.

معرفة في هذا العصر تهيمن على ما في الأرض وما فوق البر، وتخترق طباق الجو متৎسة آفاقاً بعد آفاق من أغوار الكون البعيد.

كتب الدكتور فاروق الباز الخبر في غزو الفضاء عن حاجة العرب إلى (منتقل فضائي) يستعينون به على اكتشاف أرضهم وما أودع فيها من خيرات، وأهاب بالحكومات العربية أن

تقول هذا المشروع، قال: (ليس من المستبعد فى نظرى أن تخطو دولة أو دول عربية هذه الخطوة فتحقق ما فيه الخير للعالم العربى كله. نحن نعلم أن الصحراء تكون ٩٦٪ من جملة الأرضى العربية، ولابد من الانتفاع بجزء كبير من هذه الصحراء إلى جانب دراستها دراسة علمية صحيحة فنحن لا نعلم عن الصحراء إلا قليلاً، وربما كان سبب هذا أن علماء الغرب لم يهتموا بالصحراء لقلة الصحارى فى بلادهم ولصعوبة التنقل فى صحرائنا الشاسعة...)!

ويلزم العلماء العرب أن يدرسوا الصحراء وتضاريسها وتركيبها دراسة تفصيلية، لأن البايدية منبع كل ما هو عربي.

والصحراء تحيط بالعرب من كل ناحية، ويتبين هذا لرواد الفضاء فى المدار الأرضى وضوحاً تماماً حتى إن رواد القمر كانوا يتذمرون لظهور الصحراء العربية فى صورهم المتقطعة كتلة واحدة على بعد . . . ، ٤ كيلو متر).

قال: (وتعتبر الصحراء خزاناناً عظيم الشأن للنفط وللمياه الجوفية ويصلح بعض أجزائها للزراعة المشمرة).

وأهم من ذلك كله أن الصحراء خزان عظيم للطاقة لا نهاية لها هي الطاقة الشمسية، ولذلك يجب أن تشتمل دراسة الصحراء العربية تحديد أصلح الأماكن لأبحاث الطاقة الشمسية وطرق الإفاده منها.

ومن الناحية الاجتماعية يجب أن تشمل الدراسة التعرف على الأماكن المختارة لمعيشة الإنسان وإنشاء المدن الكبيرة والصغرى وطرق المواصلات ومنتجات السياحة والترفيه، وتحديد بنية الخضراء في الصحراء لاستغلالها، ومعرفة المؤثرات المختلفة على حياة البدو، إلى غير ذلك مما يجعل الصحراء بقاعة لائقة للعيش الكريم).

قال: (وينجح هذا العمل إذا تم على مستوى عربي جماعي! فالصحراء العربية برغم تراویح أطرافها إقليم واحد له ميزات ومعالم جغرافية واحدة، ولا صلة لهذه الوحدة بالحدود السياسية الوهمية بين الدول ، خطوط الشتات التي مزقت الكيان الواحد).

قال: (أما المطلوب لدراسة الصحراء على المدار الأرضى فهو في اعتقادى قمر صناعي يرحل إلى الفضاء مع «المنقل الفضائى» - الذى سبق للدكتور الباز اقتراحه - يرجع صوره المتقطعة إلى الأرض رواد الفضاء المختارون، وذلك بين آونة وأخرى).

ويكون هذا القمر عربياً في أغلب نواحيه، يختار مكوناته علماء يقومون بتشغيله، وتدرس المعلومات المرسلة في عدة معاهد عربية أو في مركز عربي موحد تشارك فيه الدول العربية كلها).

قال: ( وكنموذج للمكونات التي يجب أن يشتمل عليها القمر الصناعي العلمي ينبغي وجود عدة « كاميرات » أهمها « كاميرا » للتصوير الطبوغرافي، و« كاميرا » للتصوير الدقيق، أى بانورامية و « كاميرا » لأخذ الصور المتعددة الأطياف، على نمط أجهزة لاندسات بل أكثر دقة وأقل تعقيدا ).

{ الكاميرات الطبوغرافية تلزم لأخذ الصور المطلوبة بخراطط على مقياس ١ : ١٥ ،٠٠٠ من ارتفاع ١٨٠ كيلو متر، وطول عدسة هذه « الكاميرا » هو ٣٠٥ ملليمترات ومساحة الصورة الواحدة الواحدة ٤٦ × ٢٣ سنتيمترا .. إلخ } .

إنى تعمدت هذا النقل ليعلم من يجهل أن دراسة الكون شيء مثير وخطير ولا بد منه للدنيانا وديننا معا.

وأن هذه الدراسة برع فيها غيرنا ونبت لديه جيل من الرواد والباحثين العباقة على حين تراجعنا نحن وراء وراء.

إن هذا التخلف إذا بقى فسوف تتلاشى عقائد الإيمان بالله واليوم الآخر، وينهزم التوحيد هزيمة نكراء.

وإنى لأصرح دون مواربة أن هذا التخلف جريمة دينية لا تقل نكرا عن جرائم الربا والزنا والفرار من الزحف وأكل مال اليتيم وغير ذلك من الكبائر التي ألفنا الترهيب منها.

بل لعلها أوثخ وأشنع عقبى.

إن الجو الذى يحيا فيه قارئ القرآن يسع البر والبحر، والسماء والأرض، ويطلق الفكر سابحا فى ملكوت لا نهاية له.

ويؤكد للإنسان أنه ملك يخدمه كل شيء فما الذى جعل الفكر الدينى يعيش فى قوقة؟  
إنى أحس فزعا كبيرا عندما أرى بعض المتتصرين فى العلوم الدينية - هكذا يوصفون - يمارى فى دوران الأرض أو ينكر وصول الإنسان إلى القمر! لماذا؟

لأنه يعيش فى مغارة سحيقة صنعها أشخاص قاصرون، لا يتصلون بحقيقة القرآن إلا كما يتصل القروى بعلوم الذرة.

وإذا كنا هنا قد أطلنا الكلام فى التسامى الروحى للإنسان فلنذكر أن القرآن الكريم ينشد التسامى العقلى والتسامى الخلقى معا.

ويشدد النكير على السقوط الفكرى كما يشدد النكير على السقوط النفسي . أى أنه يحارب الخرافية بالقوة نفسها التي يحارب بها الرذيلة .

بل إن منابع الإيمان فى نفس الإنسان تتجسس مع علم عميق محيط دارس للكون دراسة ملاحظة وتجربة واستقراء لا دراسة تخمين وظنون وخيال .. وإذا لم تنبت نهضتنا من هذا الأصل فلن تكون نهضة إسلامية صحيحة .

إن هذا العلم بالملادة ، بالفطرة التى فطر الله الكون عليها ، بالسنن التى تحكم هذا الكون علوه وسفنه ، وطوله وعرضه ، إن هذا العلم ينظم الإنسان مع الملائكة فى الشهادة لله الكبير بالتوحيد والعدل .

نعم .. إن أولى العلم ، والملاأ الأعلى يؤكدون هذه الحقيقة التى شهد الله بها لنفسه فقال :  
﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائمًا بالقسط ، لا إله إلا هو العزيز الحكيم ﴾ (١) .

\* \* \*

---

(١) سورة آل عمران : الآية ١٨ .

## كيف غير الإسلام مسار العالم

لم يكن الإسلام فكرة يحلم بها فيلسوف، أو نظرة ينقطع لها راهب بل كان ديناً تتغير به النفوس وتنقل من أدنى إلى أعلى! وتتغير به المجتمعات تغيراً يصيّبها في قوالب جديدة من صنع الله لا أثراً لصنع الناس.

إن العمل الذي كلف به محمد ﷺ بعيد الآماد، شاق المراحل، كان عليه أن يزيح ركاماً هائلاً من الأوهام والأهواء أثقل القلب الإنساني وضلّل سعيه.

كان عليه أن يفك قيوداً منعه شاركت في صنعها أديان أرضية وسماوية.

كان عليه أن ينقذ الناس من مواريث روحية وفكرية وأدت الحق وطمست الفطرة.

ما كان أحد غير محمد ﷺ يستطيع ذلك الأمر كما قال الكتاب العزيز:

﴿لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنْفَكِينَ حَتَّىٰ تَأْتِيهِمُ الْبَيِّنَاتُ. رَسُولُنَا مَا يَتْلُو صَحْفًا مَطْهَرًا. فِيهَا كِتَابٌ قِيمٌ﴾<sup>(1)</sup>.

إن انفكاك القرون عما ألفت، وانتقالها إلى طور آخر من الوعي والسداد بما العمل الكبير الذي أتته صاحب الرسالة الخاتمة، وغير به وجه الأرض، وصحّ به أخطاء التاريخ ولا بد من تفصيل يضع النقط على الحروف.

إن محمداً وعيسى أخوان، ولكن الإسلام حاسم في رفضه للفكر الشائع بين النصارى، أى رافض لعقيدتي التثليث والفداء، أساس الدين إله واحد، وإنسان مسئول برأسه عن نفسه، وعيسى لم يقل إلا هذا..

ومحمد وموسى أخوان بيد أن دين محمد ﷺ يرفض صلف اليهود، وتصورهم الردىء للألوهية وزعمهم أن لهم بالله علاقة خاصة تسول لهم الجور على سائر الخلق، إن موسى لم يقل شيئاً من هذا.

(1) سورة البينة : الآيات ١ - ٣ .

غير صحيح أن محمداً بعيد عن موسى أو عيسى ، كلا ، إنه بعيد عن مبتدعات أقحمت عليهمما وغشت تراثهما ، وخدعت الجماهير باسم الله عن دين الله . . .

لكن كيف يتم تصحيح تلك الأخطاء التي غبرت عليها قرون طوال؟ يتم بإنارة العقل والتفاهم الهدى والحوار الحسن! يتم برد الإنسان إلى فطرته واحترامه لمواهبه واستكشافه لحقيقة .

إنك لتلمح ذلك المنهج في قوله سبحانه:

﴿وقالوا لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصاري، تلك أماناتهم، قل هاتوا برهانكم إن كتم صادقين. بلى من أسلم وجهه لله وهو محسن فله أجره عند ربه ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون﴾ (١).

لماذا أحرم عناية الله وعطشه وأنا أخلص له قلبي وأسلم له وجهي؟

لقد كان أهل الكتاب يتشارون شمالي الجزيرة العربية وفوقها حتى ملتقى البحر المتوسط بالمحيط الأطلسي . أما الجزيرة نفسها ، وشرقاً حتى المحيط الهدى فإن الوثنيات وجدت لها مرتعاً خصباً .

وغرير أن يعبد الإنسان حجراً كان من حقه أن يجعله درج سلم يصعد فيه ، أو يعبد بقرة كان من حقه أن يذبحها ، ويسد بها جوعه إلى طعام دسم ! ولكن الإنسان كان ولا يزال يفعل ذلك .

الظاهر أن هذه الوثنية غطاء لا تبع الماء هواه ، أو هي سد يعرض التفكير السوى ويردم مجراه لتنطلق بعد ذلك غرائز الإنسان الدنيا وشهواته العاجلة لتعربد كيف تشاء .

هل تلك الحقيقة الوثنية وحدها؟ أم هي حقيقة كل تدين ينجم العقل ويأبى منطقه؟ سواء في ذلك الإلحاد والتجدد ، والجحد والتجسيد ، وما يتسبّب إلى الأرض أو ما يتسبّب إلى السماء .

إن الانحراف عن الصراط المستقيم يأخذ خطوطاً متعددة ، ولا تحاول إحصاء هذه الخطوط ، ولا معرفة أين زاغت ! المهم معرفة الصراط المستقيم وإياضاح معالمه وإرشاد التائهين يمنة ويسرة إليه .

وكم تكون هذه المهمة جسيمة وفادحة إذا كانت تتناول العالم أجمع .

(١) سورة البقرة : الآياتان ١١١ ، ١١٢ .

وقد كانت هذه هي الرسالة التي صدّ بها النبي العربي الخاتم، عليه أن يهدي الناس كلهم، عليه أن ينير بالحق بصائرهم، عليه أن يفك القيود التي شلت حراکهم الروحي وحراکهم العقلی، إنه رحمة للعالمين وقد تضمن الكتاب الذي نزل عليه التحقيق الأمثل لهذا الهدف الجليل، ونذكر منه الحقائق الآتية:

**أولاً :** لا يستطيع المرء أن يعرف ربّه معرفة حقة وهو محجوب عن الكون الكبير الذي يعيش فيه، إن التأمل في الذات العليا مستحبٍ، وإنما ندرك عظمة الذات من آيات الله في ملکوته الضخم، وذلك منهج القرآن في بناء الإيمان:

﴿إِنَّ اللَّهَ فَالْقَ حُبُّ الْوَلَوْيِ، يَخْرُجُ الْحَىٰ مِنَ الْمَيْتِ وَمَخْرُجُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَىٰ﴾<sup>(١)</sup>.

﴿فَالْقَ الْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ الْلَّيلَ سَكَنًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حَسْبَانًا﴾<sup>(٢)</sup>.

﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لَتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾<sup>(٣)</sup>.

﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ﴾<sup>(٤)</sup>.

ولا نعرف كتاباً قبل القرآن، ولا نبياً غير محمد ﷺ، ربط الناس بروائع العالم وبدائمه على هذا النحو.

وليس صلة الإنسان بالعالم لمعرفة بديع السموات والأرض فقط، بل ليبيان المملكة الفسيحة للأرصاد التي أعدت للإنسان وجعلت له مرتقاً . . .

إن التدين ليس غرابة ولا عجزاً ولا انحساراً في هذه الدنيا، كيف وقد قبيل للناس كلهم:

﴿أَلَمْ ترَوْ أَنَّ اللَّهَ سَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً﴾<sup>(٥)</sup>.

وفي آية أخرى :

﴿وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ، إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾<sup>(٦)</sup>.

ولو انساق المسلمون مع توجيهات دينهم لكانوا أسبق إلى غزو القضاء من غيرهم ولكن معنى الدين انكمش في نفوس كثيرة مما قدرت الله حق قدره، ولا أبصرت وظيفة في كونه،

(٢) سورة الأنعام : الآية ٩٦ .

(١) سورة الأنعام : الآية ٩٥ .

(٤) سورة الأنعام : الآية ٩٩ .

(٣) سورة الأنعام : الآية ٩٧ .

(٦) سورة الجاثية : الآية ١٣ .

(٥) سورة لقمان : الآية ٢٠ .

ولا سمت همتها لتبغ نبيها الم التجاوب مع ملوكوت الله، الذى أسرج مصابيح حضارة مادية أو أدبية لا نظير لها.

**ثانياً:** من العلماء والأطباء من اعتبر الزمان بعدها ماديا رائعا مع الطول والعرض والعمق وإذا كان ذلك موضع جدال في عالم المادة فهو في عالم الأمم وتاريخها المديدحقيقة ملحوظة .. وقد أشار علماء التفسير على أن كيان الأمم في الماضي والحاضر وحدة متماسكة، وأن الأخلاف النابتين بعد الأسلام مسئلون معهم عما قدموا ما داموا ينشئون على عقائدهم ويسيرون في مسالكهم ويتبنيون قيمهم!

من أجل ذلك قيل لبني إسرائيل في المدينة أيام البعثة الشريفة:

﴿إِذْ نَجَّيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يَذْبَحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحِيُونَ نِسَاءَكُمْ، وَفِي ذَلِكُمْ بِلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ﴾<sup>(١)</sup>.

لقد خوطبوا بما وقع لآبائهم مع بعد الزمان لأن المسئولية مشتركة بين أفراد القافلة التي تنطلق إلى هدف واحد، ويتنظمها باعث واحد، وإن اختلفت الأعصار والأمسار.

وهذه النظرة الشاملة للإنسانية قديمها وحديثها جعلت القرآن الكريم يمتلي بالقصص الحاكية لأحوال الأولين، وأطوار الصراع بين الحق والباطل والخير والشر، والمرسلين وأتباعهم من ناحية، وال مجرمين وأحزابهم من ناحية.

نعم فعلى المستأجرين أن يفيدوا من التجارب الماضية كما يستفيد أى شخص من عظام الأمس القريب أو البعيد!

عليهم أن يدركوا:

﴿وَمَا كَانَ رَبِّكَ لِيَهْلِكَ الْقَرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلَهَا مُصْلَحُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وعلى المصلحين الثبات في مواقفهم وإن تجهمت الدنيا لهم وغاب النصر عنهم فإن المستقبل لمبادئهم على أية حال:

﴿وَقُلْ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَىٰ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ. وَانتَظِرُوا إِنَّا مُنْتَظِرُونَ. وَلَهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يَرْجِعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ﴾<sup>(٣)</sup>.

**ثالثاً:** الدين عقائد وتجيئات عملية، وآفة العقيدة ألا تكون مطابقة للواقع، إن الكذب هنا أمر خطير، وآفة التوجيهات التي تكون جائزة مرذولة، تضر الأفراد والشعوب.

(١) سورة البقرة : الآية ٤٩ .

(٢) سورة هود : الآيات ١٢١ - ١٢٣ .

والإسلام - في كلام الميدانين - منزه عن هذه الآفات ، بل هو يتهدى مروجى الكذب في مجال الإيمان ، ومرجوه الشر في ميدان السلوك فيقول : ﴿ ويل لكل أفاك أثيم ﴾<sup>(١)</sup>.

ثم يكشف الإسلام عن طبيعة الصدق في عقائده ، والعدالة في وصاياته ، فيقول :

﴿ وقت كلمة ربك صدقا وعدلا ، لا مبدل لكلماته ، وهو السميع العليم ﴾<sup>(٢)</sup> .

وكذا يبني الإسلام حاضر الناس على الحق والخير ، إن الله الأحد ليس له شركاء ، أين هم ؟

لا وجود لهم في شرق أو غرب ، لا وجود لهم في أرض أو سماء ، إن الإشراك خيالات سكارى يجسدون الأوهام ، لا إله إلا الله !

وأذكى الناس في تصوير هذه الحقيقة محمد بن عبد الله عليه السلام ومنه وحده يعرف الخبر اليقين ، كما أن منه وحده يعرف التوجيه الصحيح لسلوك الناس على ظهر هذه الأرض .

فالعبادات التي شرحها ضوابط للسمو وموانع من الإسفاف ، والمعاملات التي شرعها تدور على محور من المصالح عادة وترفض الضرر للأفراد والجماعات .

إن الدين - من أفواه بعض الدعاة - مر المذاق كريه التناول : لأنهم يضيفون إليه من نفوسهم المعتلة ما تعافه الطبع السليمة ، ولأمر ما يقول الله في كتابه :

﴿ قل يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم غير الحق ولا تتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل ﴾<sup>(٣)</sup>.

وهزائم الدين في بيئات شتى ترجع إلى هذه الإضافات الأرضية لا إلى أصوله السماوية ، وعلى المسلمين المعاصرین الالتفات إلى هذه الحقيقة وهم يتتصورون دينهم ويتصورونه للناس أن فتاين كثیرین انتشروا هنا وهناك يتحدثون باسم الإسلام وبصرهم بحقائقه كليل .

رابعاً: إلى أين المصير؟ لقد فضح الموت الحياة ، فهو يسطو عليها كل دقيقة من الساعة ، بل كل ثانية من الدقيقة ، وفي أنحاء القارات الخمس تتصل مواكب الذين يغادرون هذه الأرض ليخلو المكان لقادمين جدد .. عجباً ، أين يذهبون؟

يقول الدين : إنهم يعودون إلى بارئهم كي يقدموا حساباً عن حياتهم السابقة .

(١) سورة الجاثية : الآية ٧ .

(٢) سورة الأنعام : الآية ١١٥ .

(٣) سورة المائدة : الآية ٧٧ .

ويفر كثيرون من الإجابة على هذا السؤال لأن سكرة الدنيا تشغله عنهم، أو لأن خطورة المصير تفزعهم فهم يفضلون عدم رؤيته كما تفضل النعامة دفن رأسها في الثرى حتى لا ترى الصياد المقبل.

وحدث اليهود عن الآخرة غامض ونادر، بل لا ذكر له في أسفار موسى الخمسة (التوراة) عندهم! وحدث النصارى عن الآخرة روحانى محدود الصورة، أما حديث القرآن فهو عن عالم مكتمل الوعى محسوس الشواب والعقاب، تسمع فيه دوى الحوار بين السعداء والأشقياء كما تلمح في استيعاب المسائلة لكل ما يقع من المرء في دنياه.

هناك أجل لكل فرد، ما ينكر ذلك مؤمن ولا ملحد! فأما الملحدون فيرون ذلك الأجل ختام الحياة كلها، وأما المؤمنون فيرون ذلك بدء الحياة الأبدية الصحيحة. وستبقى الدنيا تركل وفودها لحظة إلى العالم الآخر حتى ينتهي أجلها هي الأخرى، وهنا تلتقي القرون كلها لتتوزع على النعيم والجحيم، وتكتمل نشأة الدار الآخرة.

هناك من يرفض ذلك التصور كله، ولا يدرى من أين أتى ولا من أتى به؟ وتصوير القرآن لذلك الإنسان جدير بالتأمل:

﴿ قال قائل منهم إنى كان لى قرين. يقول أئنك مل المصدقين. أئذا متنا وكنا ترابا وعظاما أئنا لمدينون. قال هل أنتم مطلعون. فاطلع فرآه في سواء الجحيم. قال تالله إن كدت لتردين. ولو لا نعمة ربى لكنت من المحضرin ﴾<sup>(١)</sup>.

إن هناك ميثاقا غير مكتوب بين المذاهب والمبادئ المنتشرة في عالمنا المعاصر، ألا تذكر الدار الآخرة! وأن يقتضب الحديث عنها إذا عرضت ضرورة لهذا الحديث الكثيف! وهذا موقف يستحق النظر.

إننى أؤيد ذلك عندما يكون الدين تعويقا لحركة الأحياء، وكسرا لهم العاملين المتجمين، ومن أهل الدين من يريد بذكر الموت إطفاء منارات الحضارة، وتجفيف منابع الأمل، وهؤلاء يسيئون إلى الدين والدنيا معا.

لقد أكثر القرآن الكريم من الحديث عن الدار الآخرة ومشاهد البعث والجزاء، والغرض من ذلك لا يعدو تذكير الغافلين وترشيد المسعورين حتى يدخلوا حساب العالم القادم في حساب يومهم الحاضر، مستشعرين قوله تعالى:

﴿ أَفْمَنْ وَعْدُنَا هُوَ لَا قِيَهُ كَمْ مَتَعْنَا مَتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ هُوَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ مِنَ الْمَحْضُرِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

(٢) سورة الصافات: الآيات ٥١ - ٥٧.

(١) سورة الصافات: الآيات ٥١ - ٥٧.

والنسيان شديدـ الرطأة على ألباب الناس حتى ليذهلهم عن حقائق قريبة وشئون ذات بال، فإذا كانوا يسهرون عن حاضرهم أفلا يكونون عن الغد بعيد أكثر سهوا وأحوج إلى مذكرة ملحة؟

وبعد.. فقد ارتقت العلوم الكونية والإنسانية، واتسع تطبيقها لترفيه العالم وترقيته، فهل يستغنى الناس في عصرهم هذا عن تلك العناصر التي تضمنها الإسلام لضبط مسارهم وإحكام أمرهم؟ يبدو أنه مع اتساع الحضارة تكثُر الحاجات المادية والروحية على سواء، ولعلهم في يومهم القريب أشد فقراً إلى الإسلام من أمسهم بعيد.

\* \* \*

## أبعاد التغيير الإنساني قبل كلّمه الله الخامسة

لا تنجح رسالة أو تزدهر حضارة أو تسحق أمة إلا إذا وقع تغيير جذري في كيان هذه الأمة السابقة المتفوقة، أو تلاقت خصائص مادية وأدبية في مقومات تلك الرسالة الناجحة والحضارة المزدهرة.

نعم، فصعبت الجماعات أو هبوطها لا يتم وفق حظوظ عمياً أو مصادفات طارئة! بل للهدى والجزر علل كامنة إن غابت عن العين المجردة فلن تغيب عن البصائر الحادة والعقول الثاقبة.

وقد تتبع أسباب التحليق والإسفاف عند من يحلقون ومن يسفون فوجدت سنن الله الكونية تعمل عملها كأنها خصائص المادة وقوانينها الثابتة، ولا تنخرم ولا تتخلّف.

ويُسرني أن أقدم نموذجاً لاطراد هذه الحقيقة من سورة (الأنفال) وهي تخص أسباب النصر لقوم والهزيمة لآخرين.

ولكن - قبل هذا التقديم - أثبتت كلمة قالها سائح مسلم في ديار الأندلس قال: إن الدليل الذي قادني بين آثار الحمراء، تناول المسلمين بالكلمة الخامسة، لقد قامت لهم دولة هنا لما كانوا لله خلائف، ثم طردوا من هذه الديار لما أصبحوا على ثراها طوائف.

العبارة لاذعة بيد أنها تصور الحق المجرد، يوم قادهم الإيمان قامت لهم دولة ترعى الخير والشرف، وتصدر للآخرين العقائد والقيم، فلما أسلموا زمامهم للشهوات، وممزق وحدتهم الترف وحب الدنيا، لم يبق لوجودهم معنى، فعادوا من حيث جاءوا.

ترى هل وعوا ذلك الدرس الفاجع؟ لا أدرى! ولكنني وأنا أتدبر القرآن الكريم وجدت صورة لأبعاد التغيير الذي يسبق كلمات الله الخامسة في الإعزاز والإذلال، وجدتها وأنا أتلوا سورة الأنفال، فأحبيت أن أصورها في هذه العجالات.

وفي وسط السورة تلمع قادة الوثنية الجاهلية وهم يودعون الحياة شر وداع، تتناولهم ملائكة الموت باللطمات والصفعات وهم يواجهون جزاءهم:

﴿ وَلَوْ تَرَى إِذ يَتُوفَى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابًا حَرِيقًا . ذَلِكَ بِمَا قَدِمْتُ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبْدِ ﴾<sup>(١)</sup> .

ماذا فعلوا؟ ظلوا أمدا طويلاً يكرهون الحق ويؤثرون العناد، ويحيون لأنفسهم بما يرجون لله وقاراً، ولا يتخدون عنده مآباً.

كانوا في رخاء لا تشوبه أزمة، وفي أمان لا يعكره قلق، فما شكروا من هذه النعماء قليلاً ولا كثيراً، وجاءهم رجال منهم لا ترقى إلى سيرته تهمة فطاردوه في صلف غريب.

والإنسان العادي إذا اشتبهت عليه الأمور طلب من الله أن يهديه إلى الصواب، أما هؤلاء فقد أبغضوا الحق، وأبغضوا النزول على حكمه، وقالوا مكابرین رب الكون:

﴿ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حَجَرَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوْ أَئْتَنَا بِعَذَابًا أَلِيمًا ﴾<sup>(٢)</sup> .

ولقي دعاوهم الأخير بعض الإجابة، فلما التقوا بال المسلمين في (بدر) حل بهم خزي رهيب، وتبعثر السراب الذي كانوا يعيشون في خداعه فسقطوا بين قتيل وأسير.

إنهم ليسوا وحدهم الذين يفسدون فيعاقبون، كان الفراعنة على هذا الغرار، فغشיהם من أليم ما غشיהם:

﴿ كَدَأْبُ آلَ فَرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ، كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ فَأَخْذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ، إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ . ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُنْ مُغِيرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يَغِيرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾<sup>(٣)</sup> .

وعند الجملة الأخيرة نقف طويلاً لتساءل: ما أبعاد هذا التغيير وما مداره؟ إن القرآن الكريم يفسر بعضه بعضاً ويؤكّد بعضه بعضاً! في سورة أخرى يقول جل شأنه:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغِيرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يَغِيرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾<sup>(٤)</sup> .

ويقول عندما أودى بنعيم (سبأ) وخرّب جنانها:

﴿ وَبَدَلَنَا هُنَّ بِجَنَاحِهِمْ جَنَتَيْنِ أَكْلَ خُمُطَ وَأَثْلَ وَشَيْءَ مِنْ سَدْرٍ قَلِيلٍ . ذَلِكَ جَزِينَاهُمْ بِمَا كَفَرُوا ، وَهُلْ نَحْزِي إِلَّا الْكُفُورُ ﴾<sup>(٥)</sup> .

(١) سورة الأنفال : الآية ٣٢ .

(٢) سورة الرعد : الآية ١١ .

(٣) سورة الأنفال : الآيات ٥١ ، ٥٢ .

(٤) سورة الرعد : الآية ٥٣ .

(٥) سورة سباء : الآيات ١٦ ، ١٧ .

ويقول في أهل مكة لما حاربوا الرسالة الخاتمة، وقاوموا إمام الأنبياء، ورفضوا إجالة النظر فيما عرض من آيات بينات .. يقول :

﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مثلاً قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مَطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغْدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرُتْ بِأَنَّعَمَ اللَّهَ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخُوفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وما يجب إبرازه هو طول المدة التي يستغرقها الاختيار الإلهي ، فإن الأقدار طويلة الأنفاس ، والصراع بين الحق والباطل لا تكتشف عقباه في سنة أو سنتين ، ولا في جولة أو جولتين .

إنه قد يستوعب السنين والقرون :

﴿وَإِنْ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مَا تَعْدُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

ولما كان عمر الأفراد محدوداً ، فقد اقتضت حكمة الله أن يهيء لكل إنسان فرصة كافية يتمكن فيها من معرفة الحق ، ويقدر فيها على اعتنائه ، وذلك من تمام العدل الإلهي .

إن الناس تحكمهم تقاليد شديدة ، ويتوارثون أفكاراً يحتاج نقدها وزنها إلى زمان غير قصير .. بل إن الأهواء التي تصرف البشر لها سلطان محظوظ ، والخلاص منها لا يتم بين عشية وضحاها .

وقد تأملت في ماضي خالد بن الوليد عبقرى الحروب الملهم ، وماضي عمرو بن العاص السياسي الذاهية ، فوجدت كلا الرجلين لم يشرح صدره للإسلام إلا بعد ما يقرب العشرين سنة .

ومن رحمة الله وحكمته أن منحهما هذه الفرصة ، وهما مثل لغيرهما من سائرخلق .

وفي سورة الأنفال رأينا المعركة التي قسمت ظهر الوثنية ، وقعت بعد خمس عشرة سنة من بدء الرسالة كانت هذه الفترة هي المدة التي حددتها القدر الأعلى ليكتشف مصير فريقين من الناس .

أولهما : المؤمنون الذين تحملوا العناء وصابروا الليالي الكوالح وهم يساندون الحق ويأملون في الغد القريب أو في الدار الآخرة إن فاتهم النصر في هذه الدنيا .

والفريق الثاني : الكفار الذين قاوموا الشعاع المقبل بكل ما لديهم من جبروت ، واستماتوا فيما يبقى ليل الوثنية مخيماً على جزيرة العرب وكيفما تبقى الخرافات تسريح في المشارق والمغارب .

(٢) سورة الحج : الآية ٤٨ .

(١) سورة التحل : الآية ١١٢ .

ويختل إلى أنه إلى آخر ليلة باتها المشركون قررياً من بدر كانت الفرصة باقية أمامهم ليسلموا ويسلموا.. ولكن المرء عندما يمضى على سيرته، أو عندما يتحرك وفق طبيعته يرتكب الغلطة التي تبت في عاقبته كلها، أى يفعل ما يسمى بالقصة التي قصمت ظهر البعير، أو القطرة التي فاض بها الإناء.

وذلك ما فعله أبو جهل، كان الرجل يستطيع أن يعود بقومه ما دامت القافلة التي خرجوا لإنقاذهما قد نجت، بيد أن مشاعر الكبراء، والغرور هاجت في دمه فقال: لأنعود حتى نتحرر الجذور، وننشرب الخمور، وتغنى لنا القيان، ويسمع بنا العرب فلا يزالون يهابوننا أبداً.. أى أنه كان حريضاً على إذلال الإسلام وأهله في مهجرهم الجديد.

إن هذا القصد النزق هو الذي ذبحه، وقد قومه معه إلى المأساة! وهذا ما تفسره الآيات من سورة الأنفال التي نزلت لشرح العدل الإلهي في مصاب المهزومين:

﴿ولو توعدتم لاختلتم في المعاد ولكن ليقضى الله أمراً كان مفعولاً ليهلك من هلك عن بيته ويحيا من حي عن بيته، وإن الله لسميع عليم﴾<sup>(١)</sup>.

وفي أول السورة يزداد الأمر وضوها، إن القدر الأعلى تدخل على غير ما يود المؤمنون! إنهم كانوا يودون الأوبة إلى المدينة بغنية باردة يدعون<sup>(٢)</sup> بها حياتهم المرهقة! ولكن الله -بعدما أنهى المشركون الفرصة الممنوعة لهم كي يعقلوا - قرر إنزال ضربة مهينة بهم:

﴿وتودون أن غير ذات الشوكة تكون لكم ويريد الله أن يحق الحق بكلماته ويقطع دابر الكافرين، ليحق الحق ويبطل الباطل ولو كره المجرمون﴾<sup>(٣)</sup>.

إن الأمم تضيع بعدما تبدد آخر فرصة للنجاة، والأقدار التي تنزل بصعود هذا، أو هبوط ذلك ليست حرّكات عابثة، إنها أقدار تزن بدقة هائلة مسالك الأفراد والجماعات.

وتتجدد فرصة النجاة، أو إمكانات التوبة مرة أخرى أمام الصناديد الذين وقعوا أسرى! لطالما ضيقوا الخناق على الآخرين وحرمواهم الكلمة وحرية المعتقد،وها هم أولاء أصبحوا في قيود الهوان والمسكنة لقد قيل لهم: إنكم وحدكم الذين تصنعون مستقبلكم، إن انتو يتم خيراً للناس انفتحت أمامكم مجالات رحبة للحركة والعطاء، وإلا فلكلم الويل:

﴿يا أيها النبي قل لمن في أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيراً يؤتكم خيراً مما أخذ منكم ويففر لكم، والله غفور رحيم. وإن يريدوا خيانتك فقد خانوا الله من قبل فأمكن منهم، والله عليم حكيم﴾<sup>(٤)</sup>.

(١) سورة الأنفال : الآية ٤٢.

(٢) دع دع: كلمة تقال للعاشر يدعى بها له في معنى قم فانتعش واسلم، ودع دع دع دع: عدا عدوا فيه بطء والتواء.

(٤) سورة الأنفال : الآيات ٧ ، ٨ ، ٧١ .

إن الخونة قد يستطيعون الإساءة إلى غيرهم ردها من الزمان، وقد يطأولون في المجتمعات ويحسبون أن الجو قد خلا لهم.. غير أن القضاء الحكيم يتربص بهم إلى حين، ثم يستمكن الوثاق من أعقابهم.

وندع المجتمع الكافر يلقى مصيره كما صورته سورة الأنفال، ونلقي نظرة أخرى على المجتمع المؤمن! لقد عاش قبل الهجرة وبعدما يحترم دينه، ويقدم مطالبه على رغائبه، ويحمل في الحياة شارته ويرفع رايته! وكان خصومه يستكثرون عليه حق الحياة كما يريد، بل كانوا يروعونه في الحرم الآمن، ويرغمونه على النزوح هنا وهناك.. لقد أثاله الأقدار مكافأة سخية لم تخطر له ببال، فضلاً عن أن يرسم لها خطة ويسرف على التنفيذ.

أجل، لقد أثاله الأقدار النصر والتمكين والسيادة، وإلى ذلك أشارت الآية الكريمة:

﴿وَذَكِرُوا إِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعِفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَتْخَطَّفُوكُمُ النَّاسُ فَاوَاكُمْ وَأَيْدِكُمْ بِنَصْرِهِ وَرِزْقِكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ لَعِلَّكُمْ تَشَكَّرُونَ﴾<sup>(۱)</sup>.

وهنا نلقي نظرة أشمل على السورة كلها، لنرى أنها في صدرها رسمت صورة المجتمع المؤمن حقاً ثم بثت خلال القصص الوعي وعبره البالغة نداءات شتى للمؤمنين تحدوهم إلى الكمال وكأنها تقول لهم: إن البقاء في القمة يحتاج إلى مثل الجهد الذي بذل في بلوغها! فلا قعود ولا ترف.

ومن أجل ذلك تضمنت السورة ستة نداءات لا يستغني عنها سلف ولا خلف، بل لعلنا أحوج الناس إلى فقهها.. أول هذه النداءات وأخرها يقومان على معنى واحد، هما قوله تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا زَحْفًا فَلَا تُولُوْهُمُ الْأَدْبَارَ﴾<sup>(۲)</sup>.

وقوله تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِتْنَةً فَاثْبِتُوْا وَادْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعِلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾<sup>(۳)</sup>.

وثم أربعة نداءات أخرى تتضادر على صون الأمة، واستدامة صلاحيتها للرسالة التي تحملها، هي قوله:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تُولُوا عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ﴾<sup>(۴)</sup>.

وقوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا اللَّهُ وَلِرَسُولِهِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِيطُّ بِكُمْ﴾<sup>(۵)</sup>.

(۱) سورة الأنفال : الآية ۲۶.

(۲) سورة الأنفال : الآية ۱۵.

(۳) سورة الأنفال : الآية ۴۵.

(۴) سورة الأنفال : الآية ۲۰.

(۵) سورة الأنفال : الآية ۲۴.

رسول: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَخْوِنُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَتَخْوِنُوا أَمَانَاتِكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وأخيرا قوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَتَقَوَّلُوا اللَّهُ يَجْعَلُ لَكُمْ فَرْقَانًا﴾ (٢).  
 ذلك هو الأساس للتغير الشامل الذي يجيء بعده حكم القدر بيننا وبين أعداء الله ، وهو  
 أساس لا يختلف مع اختلاف الليل والنهار .

\* \* \*

(١) سورة الأنفال الآية ٢٧ .  
(٢) سورة الأنفال : الآية ٢٩ .

## أُولُو الْأَلْبَابِ فِي كِتَابِ اللَّهِ

أشعر بغضاضة وغضب عندما يفهم الدين على أنه ركون إلى غيبيات غامضة، أو انسياق وراء مشاعر مبهمة، وكان الإيمان فكر قاعد واللحاد فكر متحرك، أو أن الإنسان المؤمن يستكين للجهول. أما الآخرون فيستكشفون الأسرار ويبحثون عن المعرفة.

ربما كان بعض المنسوبين إلى الدين رديء النظر على الفطرة، مما ذنب الدين إذ يحمل لهؤلاء أو يحمله هؤلاء؟

لقد رأيت القرآن الكريم يتحدث عن (أولي الألباب) يعني أصحاب العقول في ستة عشر موضعًا، نستطيع عند تدبر كل موضع منها أن نعرف المستوى العالى لذوى الإيمان الصحيح، وكيف يتحرك العقل المؤمن في كل اتجاه ليقرر الحق، ويقود إليه.

ونكتفى الآن بسرد هذه الآيات المنوهة بقيام الدين وأحكامه على الرشد والصواب لا على الجراف والغوضى.

في سورة البقرة ثلاثة آيات مختلفة السياق والموضوع هي:

﴿ولكم في القصاص حياة يا أولى الألباب لعلكم تتقون﴾ (١).

﴿وتزودوا فإن خير الزاد التقوى، واتقون يا أولى الألباب﴾ (٢).

﴿يؤتى الحكم من يشاء، ومن يؤت الحكم فقد أوتي خيراً كثيراً، وما يذكر إلا أولى الألباب﴾ (٣).

وللحكم مواجهتها الحميدة سواء في تبليغ الدعوة أو في إنفاق المال، أو في أي شأن آخر.

وفي سورة آل عمران آية : الأولى تتحدث عن عصمة الفكر من البحث، وفيما وراء المادة، لأن هذا النوع من البحوث يقوم على التخمين والتوصيم ..

(٢) سورة البقرة : الآية ١٩٧ .

(١) سورة البقرة : الآية ١٧٩ .

(٣) سورة البقرة : الآية ٢٦٩ .

والثانية تطلق العنوان للنون كم يبحث ويستخرج في المادة وأسرارها وقوانينها، وقيام الله عليها، وإحكامه لوجودها.

قال الله تعالى في الموضع الأول :

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحَكَّمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَآخِرُ مِتَّسِبَاهَا، فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَرْعٌ فَيَبْتَغُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفَتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ، وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهِ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمِنًا بِهِ كُلُّ مَنْ عَنْدَ رَبِّنَا، وَمَا يَذَكِّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابُ ﴾<sup>(١)</sup>.

أما الحث على التأمل في الكون فهو في الموضع الثاني من السورة قال تعالى :

﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخَلْفِ الْلَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولَى الْأَلْبَابِ . الَّذِينَ يَذَكِّرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقَعُودًا وَعَلَى جَنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبُّنَا مَا خَلَقَ هَذَا بِاطِّلا سَبِّحْنَاكَ فَقَنَا عَذَابُ النَّارِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ومعرفة الحق لا تكترث بالتقالييد السائدة، ولا تتقيد بالعرف الشائع، إنها بحث حر لا علاقة له بكثرة الأصوات أو قلتها.

والغالبة بالحق مطلوبة في وجه المنكرين له أو النافرين منه مهما كثروا، فهم كما قيل :

إن شئت أن يسُود ظنك كله      فأجله في هذا سُواد الأعظم !

وذلك ما يشير إليه قوله تعالى :

﴿ قُلْ لَا يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالْطَّيْبُ وَلَوْ أَعْجَبَ كُثْرَةَ الْخَبِيثِ، فَاتَّقُوا اللَّهَ يَا أُولَى الْأَلْبَابِ لَعْلَكُمْ تَفْلِحُونَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

ولمعرفة التاريخ العام أثر عميق في صوغ العقل ونفعه بتجارب لا حصر لها، فإن حاضر الإنسانية امتداد لماضيها البعيد، ومهاد لمستقبلها المرتقب وعلى المؤمنين أن يتلمسوا العبرة مما مضى ليصونوا يومهم وغدتهم، وهل للتاريخ ثمرة إلا هذا؟ قال تعالى في سورة يوسف : «لقد كان في قصصهم عبرة لأولى الألباب، ما كان حديثاً يفترى ولكن تصدق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء»<sup>(٤)</sup>.

وهذه الآية ختام لفصل متكملاً من التاريخ البشري الحافل، وهو ختام صريح في أن القصص القرآني واقع لا خيال، وإنobar صادق لا تأليف مفتعل كما يشيع بعض المبشرين التائهيون.

(١) سورة آل عمران : الآية ٧ .

(٢) سورة آل عمران : الآيات ١٩٠ ، ١٩١ .

(٣) سورة المائد़ة : الآية ١٠٠ .

(٤) سورة يوسف : الآية ١١١ .

وفي سورة الرعد حديث مفصل عن الحال النيلية التي يستجمعها أولو الألباب، وتضيّط مسالكهم كلها، والذى يشير الانتباه هنا هو ارتباط الفضائل الإنسانية بالبصر العقلى! وبراءة المؤمنين من التخبط الذى يقع فيه العميان وكل من ضل الطريق!

قال تعالى في الموضع التاسع من ذكر أولى الألباب :

﴿أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ مِنْ رِبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى، إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أَوْلَوَالْأَلْبَابِ.  
الَّذِينَ يَوْفَوْنَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيثَاق﴾<sup>(١)</sup>.

وفي سورة إبراهيم نجد وصفا للصراع بين الحق والباطل، والآثار القريبة والبعيدة لهذا الصراع، سواء في دنيا الناس أو في اللقاء الأخير مع رب العالمين.

وقد ختمت السورة بهذه الآية :

﴿هَذَا بَلَاغٌ لِلنَّاسِ وَلِنَذَرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَلِيَذَكَّرُ أَوْلَوَالْأَلْبَابِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وأريد أن أستطرد قليلاً وأنا أنقل هذا البلاغ للناس، وفي أول سورة من القرآن تحدثت عن بناء الكعبة، وكيف جعلها إبراهيم حصناً للتوحيد، وبيتاً لعبادة الله الواحد، وقبلة لكل من يقيم الصلاة.

رأيي أن هذا الخاتم يومئذ إلى وظيفة الأمة العربية، وإلى رسالتها الضخمة في هداية الخلق كافة، إنه - في هذه السورة - إيماء وحسب ! ولكن عند الحديث عن القبلة الدائمة لجماهير المسلمين في كل القارات، ذكر دور العرب بإيضاح أكثر.

وتدبر معنى قوله تعالى :

﴿وَمَنْ حَيَثْ خَرَجْتَ فَوْلَ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجَدِ الْحَرَامِ، وَحِيشَمَا كَتَمْ فَوْلَوَا وَجْهَكَمْ  
شَطْرَهِ لَثَلَا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حَجَةٌ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَاخْشُونِي﴾<sup>(٣)</sup>.

هنا تحديد للقبلة على اختلاف الزمان والمكان، وتهويين بشأن المكابرین والمعوقين.

ثم ماذا؟ ثم امتنان من الله على العرب يقول فيه : ﴿وَلَأَنَّمِنْتَى عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ  
تَهَدُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

أى قد جعلنا الكعبة المبنية في أرضكم قبلة الجنس البشري كله عندما يصلى لربه، وليس هذا أول تكريم لكم، بل هو تكرار التكريم الذي سبق بابتعاث النبي الخاتم منكم! وهذا معنى قوله :

(١) سورة الرعد : الآياتان ١٩ ، ٢٠ .

(٢) سورة البقرة : الآية ١٥٢ .

﴿كما أرسلنا فيكم رسولا منكم يتلوا عليكم آياتنا ويزكيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون﴾<sup>(١)</sup>.

ومن حق الله بعدهما جعل القبلة في أرضكم، والرسالة بلغتكم ومن جنسكم، أن تعرفوا هذه المكانة، وأن تشكرروا هذا الصنيع.

ومن ثم قال : ﴿فاذكروني أذركم واشكروا لي ولا تكفرون﴾<sup>(٢)</sup>.

إنى بعد هذا البيان لا أجد أحقر من يفصل العروبة عن الإسلام ويظن لها مجدًا دونه.

وعلى ضوء ذلك التفسير نستصرخ أولى الألباب من العرب ليعيدوا النظر في تدبر قوله سبحانه :

﴿هذا بлаг للناس ولينذروا به وليعلموا أنما هو إله واحد ولি�ذكر أولى الألباب﴾<sup>(٣)</sup>.

في سورة (ص) نجد الموضعين العاشر والحادي عشر لأولى الألباب.

وفي الموضع الأول يقول تعالى :

﴿كتاب أنزلناه إليك مبارك ليذربوا آياته وليتذكر أولى الألباب﴾<sup>(٤)</sup>.

القرآن غزير المعانى، مفعم بالحقائق ييد أن الطريق لاستبانة هذا كله إدمان النظر، وتعميق البصر وطرق الأبواب دون سامة، فإن حسن الفهم عطاء أعلى قبل أن يكون كد الذهن وطول التلاوة.

وهو كتاب مبارك، دراسته زكاة للفؤاد، ونور على الطريق.

وتطبيقه دعم للسلطة وترشيد للحكم وخير لا تفني ينابيعه ..

وملؤسف أن أمتنا تقرأ القرآن أحرفاً وتسمعه أنغاماً، فهل ترجع من ذلك بشيء يرفعها إلى مصاف أولى الألباب؟

أما الموضع الثاني فيتصل بالإنسان عندما يتسرّع تحت وطأة الألم، وتتتابع على أعصابه سياط اليساء والضراء، هل من ملجاً إلا الله؟ هل من موقف يقفه المؤمن إلا التسليم والصبر، والانتظار دون تبرم؟

(٢) سورة البقرة : الآية ١٥٢ .

(٤) سورة ص : الآية ٢٩ .

(١) سورة البقرة : الآية ١٥١ .

(٣) سورة إبراهيم : الآية ٥٢ .

لقد حكى القرآن بإجمال قصّة أيوب الذي ألحَت عليه الأوجاع، فانحصر داخل عبوديته يتآلم ويؤمِّل، يتحمل ويرجو، حتى تاذن الله بالفرج، وجاءت العافية المنظورة:

﴿وَوَهْبَنَا لِهِ أَهْلَهُ وَمُثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةٌ مِّنَنَا وَذِكْرٌ لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ . وَخُذْ بِيَدِكَ ضَغْشَا فَاضْرِبْ بِهِ وَلَا تُخْتَنْ ، إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا ، نَعَمُ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّلُ ﴾١٠﴿

في أدبنا العربي القديم تحدث أولو الألباب عن الشدائيد التي عرضت لهم، ويفخرون بأنها لم تلجهنهم إلى الإسفاف أو الصغار، لا الغنى أطغاهم، ولا الفقر أذلهم :

|                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بـؤـسـى وـنـعـمـى وـالـخـوـادـثـ تـفـعـلـ<br>وـلـاـ ذـلـلـتـنـاـ لـلـتـىـ لـيـسـ تـجـمـلـ<br>تـحـمـلـ مـاـ لـاـ يـسـطـاعـ،ـ فـتـحـمـلـ<br>فـصـحـتـ لـنـاـ الـأـعـرـاضـ وـالـنـاسـ هـزـلـ | فـإـنـ تـكـنـ الـأـيـامـ فـيـنـاـ تـبـدـلـتـ<br>فـمـاـ لـيـنـتـ مـاـ قـنـاـ صـلـيـبـةـ<br>وـلـكـنـ رـحـلـنـاـ نـفـوسـاـ كـرـيمـةـ<br>وـقـيـنـاـ بـحـسـنـ الصـبـرـ مـاـ نـفـوسـنـاـ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

وفي هذا المعنى نفسه يقول آخر، لم يذكر الرواة اسمه! لعله جندي مجهول في باب الأخلاق:

وإنى لأشتغلى فما أبطر الغنى  
وأعسر أحياناً فتشتد عسرتى  
وما نالها حتى تجلت وأسفرت  
أخو ثقة مني بقرض، ولا فرض

يعنى أنه ظل متجلدا لا يكشف نفسه حتى انجلت الظلمة، فما مد يده طلبا لقرض أو طلبا لهمة.

والآثم إنما تعلو أو تهبط وفق رصيدها الخلقي، لا المالي، كذلك قال كتابنا، وسيجيئ أدينا.

وفي سورة الزمر نجد الموضع : ٩ ، ١٨ ، ٢١ لأولئك الآيات.

في الموضع الأول حديث عن قوام الليل، هناك رجال في أعصابهم مدخل من نشاط لا يستنفده شبع النهار الطويل، فهم يبقون مع إدبار النهار وإقبال الليل قادرين على العمل، فماذا يعملون؟

يميتون الليل بالغفلة؟ أم يجعلونه أحمر بالعصيان؟ إنهم يضيئون جوانبه بالعبادة والتهجد  
مقتندين بإمام العابدين:

(١) سورة ص : الآيات ٤٣ ، ٤٤

قال تعالى :

﴿أَنَّ هُوَ قَاتِنُ آنَاءِ اللَّيْلِ ساجداً وَقَاتِمَا يَحْذِرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ، قُلْ هُلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ، إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابُ﴾<sup>(١)</sup>.

وتلحظ أن أول الآية ذكر الإيقاظ الحاشعين وطوى ذكر النائم الذين لا يرجون ولا يحذرون! كأنهم أنفسه من أن يذكروا في هذه المفاسلة، وهم بداعه لا يحسبون من أولى الألباب.

وفي الموضع الثاني من سورة الزمر نرى معالم للشخصية الإنسانية التي تنشد الأكميل والأجمل في كل ما يعرض عليها.. إنها توازن بين المبادئ، والمذاهب وتؤثر الأحسن باستمرار.

من الناس من تراه صريح عقدة ثابتة في دمه، ومنهم من تراه سائب القياد يجره تيار هنا وتيار هناك، أما أولى الألباب في هذا الموضع فهو اهم الغالب على الأشرف والأفضل.

قال تعالى :

﴿فَبَشِّرْ عِبَادِيَ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ، أَوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأَوْلَئِكَ هُمُ أُونُو الْأَلْبَابُ﴾<sup>(٢)</sup>.

ما يقول المرء فيمن لا يتجاوز بصرهم موقع أقدامهم؟ ومن يرضون بالأدنى من كل شيء؟ إن الإيمان الحق مع الهمم العوالي، وفي كل كفاح على ظهر الأرض ما تكون البشرى إلا لهؤلاء.

أظن أبا الطيب المتنبي كان يستوحى الآية الكريمة نصاً وروحاً عندما قال بيته المشهور :

ولم أر في عيوب الناس عيوباً  
كنقص القادرين على التمام !  
والموقع الأخير لكلمة ( أولى الألباب ) في سورة الزمر يتناول مصدراً من مصادر الإيمان الحق، وكيف يبني هذا الإيمان على التفكير الواعي .

قال تعالى :

﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِعُ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يَخْرُجُ بِهِ زَرْعًا مُخْتَلِفًا أَوْلَانِهِ ثُمَّ يَهْبِطُ فَتَرَاهُ مَصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حَطَاماً، إِنْ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابُ﴾<sup>(٣)</sup>.

(١) سورة الزمر : الآية ٩ .

(٢) سورة الزمر : الآية ١٧ ، ١٨ .

(٣) سورة الزمر : الآية ٢١ .

لا ريب أن خروج الحبوب والثمار من هذا الحمأ المسنون وهي حافلة بشتى الأغذية ، وأنواع الطعم ، وروائع الألوان ، يدل على قدرة مبدعة ولطافة فوق التصور .

إن دورة الماء في الكون ، ودورة النبات في الأرض وراءهما أسرار جديرة بدراسة أولى الآلباب .

تحتفى الشمار في بطون الأكلين حيناً ، ثم تعود إلى الأرض مرة أخرى للتحول من جديد إلى أغذية كاملة العناصر ، وألوان ترهو تحت الضوء ، وهكذا دواليك .

والإنسان - الذي من أجله هذا الصنيع - كيف يحيا ؟

قرأت أنه كل أربع عشرة ساعة ينبض القلب الإنساني نحو ٦٨٩ ، ١٣٠ مرة ، ويقطع دمه في الشريانين ١٦٨ مليون ميل ويتنفس ٢٣٢٣ مرة ويأكل كل يوم نحو ثلاثة أرطال من الطعام تبدأ على ما نعرف وتنتهي إلى ما ندرى .

ثم ماذا ؟ ثم يقف هذا الجهاز الإنساني الدوار عندما يشاء الله لتدفن الألوف المؤلفة من تلافيف المخ تحت الثرى ، هي وما كان يخضع لها من غدد وجوارح ومشاعر .

وعندما يتم الدفن تكون الأرحام قد دفعت بأطفال جدد ينشئون دورة إنسانية أخرى على ظهر الأرض .

والمحيي الميت يرقب من عليائه هذا الإنسان الذي تبلغ الصفاقة به أحياناً أن يكفر حالقه :

﴿ خلق الإنسان من نطفة فإذا هو خصيم مبين ﴾<sup>(١)</sup> .

إن أولى الآلباب هم الذين يعرفون الله ، ويسبحون بحمده ، أما الجهاز وأنصار العلماء ومرضى القلوب فهم الذين يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم .

وجاء ذكر ( أولى الآلباب ) للمرة ( ١٥ ) في سورة غافر ، ويبدو من السياق أنها تتناول الأقدمين من بنى إسرائيل ، ولا ريب أن أتباع موسى الأوائل كانوا أولى بالحق والنصرة والتكرير من فرعون وآلاته وجنده ! ومن هنا أعطاهم الله الكثير .

قال سبحانه :

﴿ ولقد آتينا موسى الهدى وأورثنا بنى إسرائيل الكتاب . هدى وذكرى لأولى الآلباب ﴾<sup>(٢)</sup> .

(٢) سورة غافر : الآية ٤ .

(١) سورة النحل : الآية ٤ .

على أن صفة أولى الألباب يسكن أن تنسحب على الآتيين المتأخرین إذا كان رسوخهم في العلم حاملا لهم على تصديق محمد ﷺ واتباع رسالته ، وذاك ما قررته آية أخرى :

﴿لَكُنَ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْمُقِيمُونَ الصَّلَاةَ﴾<sup>(١)</sup>.

أما آخر مكان في المصحف الشريف لأولى الألباب فهو سورة النساء الصغرى قال تعالى للمرة (١٦) :

﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ يَا أُولَئِكَ الَّذِينَ آمَنُوا، قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذَكْرًا. رَسُولًا يَتَلوُ عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللَّهِ مُبِينَاتٍ لِّيُخْرُجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وهذه الكلمات تشير إلى أن حياة محمد ﷺ هي تفسير كتابه ، وأن سيرته العملية وسته القولية بيان تطبيقي للقرآن الكريم .. والحق أنه لا قرآن بلا سنة ولا سنة بلا قرآن ، وأن فصل أحدهما عن الآخر زيف .

إن ما أثبتناه هنا نموذج واحد من نماذج كثيرة لأسلوب القرآن في بناء الأمم على الفكر الناضج والعقل السليم .. ونحن نجزم بأن الأمم المتخلفة عقليا لا تتصل بالإسلام إلا دعوى ، وأنها ماتصدق في هذا الانتفاء المزعوم إلا يوم تكون من أولى الألباب .

\* \* \*

(٢) سورة الطلاق : الآيات ١٠ ، ١١ ، ١٢ .

(١) سورة النساء : الآية ١٦٢ .

## دين الفطرة

أكاد أشعر بأن أشواق الفطرة وآثارها أشيع في ظل الحضارة الحديثة منها في ظل التدين المختل .

إن الإنسان بفطرته التي ولد بها يدرك أن العدل حسن والظلم قبيح ، وأن العلم مفخرة والجهل معرة ، وأن الظاهر سمو والعهر سقوط .

ومع تجاوب المرء مع فطرته ، ومع تعاونه مع أشباهه يمكن إقامة مجتمع أدنى إلى روح الدين ، أو أقرب إلى تعاليم الإسلام .

وعند الموازنة يكون هذا المجتمع أرجح وأنفع من مجتمعات أخرى صماء عن نداء الفطرة ، ماهرة في احترام المظاهر ، قد يروج الدين فيها أشكالا من العبادات ، تمارس برتبة بعد تفريغها من محتواها المهم أعني بعد أن تخلو من الخشوع والفهم .

والعبادات تفقد وجهتها السماوية وقيمتها الروحية ونتائجها الاجتماعية عندما تمارس حركات بدنية وحسب .

ولنجد هذا الكلام وضوها ، أن أساس الفطرة عقل سليم وقلب نقى .

وسلامة العقل توجب احترام الحقائق ، وإدراك الواقع دون نقص أو زيادة ، ورفض الأوهام والمخرافات ، والوقوف بالظنون عند حدودها فلا تتحول النظرية إلى يقين مثلا! وضبط الأحكام المادية والأدبية للأشخاص والأشياء فلا يجمع الخيال بها إلى فوق أو تحت .. ذاك بالنسبة إلى العقل .

أما بالنسبة إلى القلب ونقاوته فإن الفطرة السليمة تعنى إنسانا لا يعبد نفسه ، ولا يقدم أثرته ، ولا يتحامل على الآخرين .

تعنى إنسانا يشعر بأن الحياة حقه وحق غيره على سواء ، فلا معنى للحقن والغش والافتراء وتلمس العيوب للأبراء ومحاولة الصعود على أنقاض الخصوم ، أو من نرى نحن أنهم خصوم .

ذلك كله هو مفهوم الفطرة السليمة، إذ هو جوهرها الحر ومعدنها الغالي، وأى امرئ يفقد هذه الفطرة فقد خسر نفسه ولن يعوضه عن هذا الخسار شيء.

هناك عباد نحقر صلاتنا إلى صلاتهم، وقراءتنا إلى قراءتهم، ومظاهرنا إلى مظاهرهم، يفلتون من الدين بسرعة البرق لأن روابطهم الفطرية بالدين واهية أو معدومة، فأى دين لأولئك المزورين؟ إن في عقولهم حلالا لا تحسن معه وزن قضية، وفي قلوبهم علل تحرئهم على استباحة غيرهم، فأى تقوى ترتفع عند من فقد فكره وفواهده؟

لقد كان الإسلام مبينا في إعلانه قدر الفطرة، وفي جعلها عنوانا للإسلام، فإن الكهانة، وشارات الاتصال بالله على نحو مبهم، وطلب الدنيا باسم الدين، هذه كلها رذائل فضح الإسلام ذويها عندما قال:

﴿إن كثيراً من الأحبار والرهبان ليأكلون أموال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله﴾ (١).

والمؤسف أننا نجد أقواماً تنتقصهم الدقة العقلية وسلامة الصدور يزحمون البيئات الدينية.

ولا أدرى كيف يتسمى إلى دين الفطرة من فقد ركني الفطرة كليهما نفاذ العقل، ونقاء الضمير؟

في رفع الإنسانية إلى مستواها المطلوب يقول الله جل شأنه:

﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدين حَنِيفاً، فَطْرَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا، لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ، ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (٢).

إن الدين القيم هو أساس النبوات التي زحمت القرون الأولى ثم ختمت أخيراً بالنبي العربي (محمد) الذي نفى الأصول مما عراها، ونفى عن حقيقة الفطرة كل ما يشينها، ووضع الدين في صيغته النهائية فلا تحويل بعد ولا تبدل إلى آخر الدهر.

وللفطرة الصحيحة سماتها البارزة في العقيدة والشريعة، والحق بطبيعته لا يتعدد، لأنه خط مستقيم، كما قال علماء الهندسة: الخط المستقيم أقصر طريق بين نقطتين، ومن ثم لا يكون إلا واحداً.. أما مع فقدان الاستقامة واختلاف المبدأ والنهاية فإن الخطوط المائلة لا تحصر عدما.

(٢) سورة الروم : الآية ٣٠ .

(١) سورة التوبه : الآية ٣٤ .

وسواء أكانت عن يمين الخط المستقيم أو يساره فهى طرق معوجة . والسائلون عليها صالون ، ولا رشد إلا في التزام الصراط المستقيم .

ولعل أول معلم في دين الفطرة هو أن يعرف المرء ربـه الواحد معرفة واضحة صادقة ، وأن يؤسسـ معـه عـلاقـة وـطـيـدة وـثـيقـة .

إن الـ ولـدـ العـاقـ لـأـبـيهـ وـغـدـ ذـمـيمـ !ـ وـالـمرـءـ الجـاحـدـ لـرـبـهـ شـرـ وـأـخـبـثـ ..ـ وـالـنـاسـ تـشـرـدـ بـهـمـ عنـ اللهـ عـبـادـتـهـمـ لـأـنـفـسـهـمـ ،ـ أوـ عـلـاقـةـ سـخـيـفةـ بـحـجـرـ .ـ أوـ شـئـ حـيـاـ كـانـ أوـ مـيـتاـ .ـ

وـمـعـ نـسـيـانـ اللهـ وـإـهـمـالـ الصـلـاـةـ لـهـ تـنـشـأـ مـذـاـهـبـ شـتـىـ وـفـلـسـفـاتـ كـثـيرـةـ ،ـ يـعـصـبـ لـهـاـ المـعـصـبـوـنـ ،ـ وـالـنـاسـ إـنـ لـمـ يـجـمـعـهـمـ الـحـقـ فـرـقـهـمـ الـبـاطـلـ ،ـ إـنـ لـمـ تـقـنـعـهـمـ الـآـخـرـةـ تـوزـعـهـمـ أـوـدـيـةـ الـدـنـيـاـ ،ـ وـاستـبـدـتـ بـهـمـ أـطـمـاعـهـاـ ،ـ وـتـنـاحـرـوـاـ عـلـىـ سـرـابـهـاـ .ـ

منـ أـجـلـ ذـلـكـ قـالـ اللهـ لـنـبـيـهـ وـلـنـ تـبـعـهـ مـنـ الـمـؤـمـنـيـنـ الـذـيـنـ آـثـرـواـ الـفـطـرـةـ :

﴿مـنـيـبـيـنـ إـلـيـهـ وـاتـقـوـهـ وـأـقـيـمـواـ الـصـلـاـةـ وـلـاـ تـكـوـنـواـ مـعـ الـمـشـرـكـيـنـ .ـ مـنـ الـذـيـنـ فـرـقـواـ دـيـنـهـمـ وـكـانـواـ شـيـعاـ ،ـ كـلـ حـزـبـ بـماـ لـدـيـهـمـ فـرـحـونـ﴾<sup>(١)</sup> .ـ

وـلـيـسـ مـعـنـيـ الـفـطـرـةـ أـنـ النـاسـ يـوـلـدـونـ بـعـقـائـدـهـاـ وـفـضـائـلـهـاـ ،ـ فـلـوـ كـانـ الـأـمـرـ كـذـلـكـ مـاـ كـانـ هـنـالـكـ تـكـالـيفـ ،ـ إـنـاـ الـمـعـنـىـ أـنـ النـاسـ يـوـلـدـونـ مـسـتـعـدـيـنـ لـهـاـ مـؤـثـرـيـنـ لـنـهـجـهـاـ ،ـ يـتـدـافـعـونـ فـيـ مـجـرـاـهـاـ تـدـافـعـ المـاءـ إـلـىـ مـنـحدـرـهـ ،ـ وـأـنـ عـوـاتـقـ مـصـطـنـعـةـ هـىـ الـتـىـ تـقـطـعـ طـرـيـقـهـمـ وـتـرـدـهـمـ عـنـ وـجـهـهـمـ .ـ تـرـىـ مـاـ هـذـهـ الـعـوـاقـقـ ؟ـ إـنـ الـحـدـيـثـ الشـرـيفـ أـشـارـ إـلـىـ أـخـطـارـ الـبـيـئـاتـ الـمـنـحـرـفـةـ ،ـ فـهـىـ الـتـىـ تـلـوـيـ زـمـامـ الـفـطـرـةـ عـنـ التـوـحـيدـ إـلـىـ الشـلـيـثـ أـوـ التـجـسـيدـ .ـ وـهـذـاـ صـحـيـحـ مـشـاهـدـ .ـ

إـنـ ذـلـكـ يـطـرـدـ حـتـىـ فـىـ عـالـمـ الـنـبـاتـ ،ـ فـفـىـ بـعـضـ الـحـقـوـلـ تـسـتـطـعـ أـنـ تـرـىـ الـأـزـهـارـ زـاهـيـةـ وـالـجـنـىـ وـارـفـاـ وـالـشـمـارـ مـفـرـحـةـ ..ـ وـفـىـ بـعـضـ آـخـرـ تـغـيـرـ أـسـرـابـ مـنـ الـجـرـاثـيمـ ،ـ وـتـظـهـرـ الـأـمـرـاـضـ الـفـاتـكـةـ بـالـمـحـاـصـيلـ إـنـاـلـفـاـكـهـ مـعـطـوـبـةـ ،ـ وـالـلـجـوبـ مـشـوـهـةـ وـنـاقـصـةـ .ـ

ماـ كـانـتـ هـذـهـ فـطـرـتـهـاـ ،ـ وـلـكـنـهـ عـمـلـ الـعـلـلـ الـوـافـدـةـ .ـ

وـفـسـادـ النـاسـ قـدـ يـصـلـ إـلـىـ الـأـجـنـةـ قـبـلـ أـنـ تـوـلـدـ !ـ فـالـمـفـروـضـ أـنـ تـبـرـزـ الـأـجـنـةـ إـلـىـ الـوـجـودـ كـامـلـةـ الـحـوـاسـ سـوـيـةـ الـمـشـاعـرـ !ـ بـيـدـ أـنـ الـزـنـاـ الـفـسـقـةـ قـدـ يـصـابـوـنـ بـمـرـضـ الـزـهـرـىـ ،ـ فـتـعـدـوـ جـرـثـومـتـهـ عـلـىـ عـيـنـىـ الطـفـلـ فـتـوـدـىـ بـهـمـاـ وـيـوـلـدـ أـكـمـهـ !ـ لـقـدـ بـرـزـ عـلـىـ غـيـرـ الـفـطـرـةـ الـبـدـنـيـةـ الـكـامـلـةـ .ـ وـالـسـبـبـ هـوـ فـسـادـ الـبـيـئـةـ .ـ

وـلـمـ كـانـتـ نـوـاقـضـ الـفـطـرـةـ كـثـيرـةـ إـنـ النـبـيـ عـلـيـهـ الـسـلـامـ نـبـهـ إـلـيـهاـ وـحـذـرـ مـنـهـاـ .ـ

(١) سـوـرـةـ الرـوـمـ :ـ الـآـيـاتـ ٣١ـ،ـ ٣٢ـ .ـ

وبين يدي الآن حديث طويل للإمام مسلم<sup>(١)</sup> بعضه قدسي وبعضه نبوى يشرح علل ومسالك تؤذى الفطرة، وتبطلها عملها، وسأشرح هذا الحديث خلال سرده موجزاً لتفسير ما أمكن.

عن عياض الماجاشي أن رسول الله ﷺ قال ذات يوم في خطبة له: «ألا إن ربي أمرني أن أعلمكم ما جهلتكم مما علمتني يومي هذا..» «كل مال نحلته عبداً حلال» ما معنى هذه الجملة؟ هذه الجملة تؤكد المعنى في قوله تعالى:

﴿ هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميماً ﴾<sup>(٢)</sup>.

قال تعالى :

﴿ يا أيها الناس كلوا ما في الأرض حلالاً طيباً ﴾<sup>(٣)</sup>.

إن التدين الفاسد مولع بالتحريم، راغب في تضييق دائرة المباحات، وهذا ظاهر في الأديان الباطلة والمنحرفة.

وقد يظهر على السنة بعض المسلمين الجهلة، فهم يشددون على الناس، ويقاومون منهج الفطرة.

والحديث القدسى هنا يرفض ذلك الجهل ثم يستأنف توجيهه السديد فيقول: « وإنى خلقت عبادى حنفاء كلهم، وأنهم أتقهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحلى لهم وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً.. وأن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب ». .

في هذا الكلام إشارة إلى الضلال الذي أطبق على الأرض قبل البعثة الشريفة فلم ينج منه إلا الأقلون.

لقد طمست الفطرة واحتستها وهجها تحت ركام من الكهانات والخرافات التي نشرتها الحاليات السائدة في العالم.

وعودة الناس إلى دين الفطرة يقول الله تعالى لنبيه في هذا الحديث القدسى : « وقال إنما بعثتك لأبتليك وأبتلي بك! وأنزلت عليك كتاباً لا يغسله الماء تقرؤه نائماً ويفقظاناً ». .

(١) انظر صحيح مسلم بشرح النووي ج ١٧ ، ص ١٩٧ ، ط المطبعة المصرية ومكتبتها (كتاب الجنة بباب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار).

(٢) سورة البقرة : الآية ٢٩ .

في هذه العبارة إشارة إلى خلود القرآن الكريم واستعصائه على عوامل الموه، لقد ضاعت كتب سابقة وتطرق إليها الغش! أما هذا القرآن فقد تم حفظه شكلاً وموضوعاً، معانى وحروفها، إن الصدور استوعبته فهو يقرأ في كل زمان ومكان، لا يمحوه من القلوب شيء.

وهنا معنى آخر، يقول العلماء: إن العصمة لا تمنع المحنـة أى أن النبي المصوـم مبتلى بأعباء الرسالـة، يشق عليه أداؤها ولكنه يتحمل بجـلد هذه المشـقة.

ما نقول في أناس يشمئزون من عقيدة التوحـيد؟ ويـكادون يـوقعـون صاحـبـها على الأرض حيث يـحدثـهم عنـها؟ :

﴿وَإِن يَكادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيَزْلَقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ  
لِجَنَّوْنَ﴾<sup>(١)</sup>.

ويريدون السطـو عليهـ والبطـش بهـ وهو يـقرأ كـتابـهـ! وـمع هـذه المـقاومـة فقد أمر بالـبلاغـ، وإـسـمـاعـ القـومـ ما يـلـذـعـ جـلـودـهـمـ، وـيـهـيجـ ثـائـرـهـمـ.

ولـنـسـمعـ إـلـىـ هـذـاـ الحـوارـ الجـلـيلـ فـيـ الـحـدـيـثـ الـذـىـ نـرـوـيـهـ: « وـأـنـ اللـهـ أـمـرـنـىـ أـنـ أـحـرـقـ قـرـيشـاـ - بـإـسـمـاعـهمـ ما يـكـرـهـونـ - فـقـلـتـ : رـبـ اذـنـ يـلـغـواـ رـأـسـيـ - يـكـسـرـوـهـ - فـيـدـعـوهـ خـبـزـةـ - كـالـرـغـيفـ المـهـشـوـمـ - قـالـ: اـسـتـخـرـجـهـمـ كـمـاـ اـسـتـخـرـجـوـكـ، وـاـغـزـهـمـ نـغـزـكـ - أـىـ نـعـنـكـ عـلـيـهـمـ - وـأـنـفـقـ فـسـنـفـقـ عـلـيـكـ، وـابـعـثـ جـيـشـاـ نـبـعـثـ خـمـسـةـ مـثـلـهـ.. وـقـاتـلـ بـمـنـ أـطـاعـكـ مـنـ عـصـاكـ ». .

وـظـاهـرـ مـنـ الـحـدـيـثـ الشـرـيفـ أـنـ قـيـلـ بـعـدـ الـهـجـرـةـ وـبـعـدـمـ تـصـدـرـتـ قـرـيشـ مـوـاـكـبـ الـمـاعـدـينـ، وـأـرـصـدـتـ كـلـ مـاـ تـمـلـكـ لـمـحـوـ الإـسـلـامـ، فـكـلـفـ صـاحـبـ الرـسـالـةـ الـخـاتـمـةـ أـنـ يـجـنـدـ نـفـسـهـ وـمـنـ مـعـهـ لـضـرـبـ الـضـلـالـ حـتـىـ يـسـتـكـينـ.

ومـضـىـ الـحـدـيـثـ بـعـدـئـذـ يـصـفـ ذـوـ الـفـطـرـ السـلـيمـةـ، وـأـخـلـاقـهـمـ فـيـ مـوـاـقـعـهـ الـاجـتمـاعـيـةـ الـمـخـتـلـفـةـ فـقـالـ: « . . . وـأـهـلـ الـجـنـةـ ثـلـاثـةـ: ذـوـ سـلـطـانـ مـقـسـطـ مـتـصـدـقـ مـوـقـعـ! وـرـجـلـ رـحـيمـ رـقـيقـ الـقـلـبـ لـكـلـ ذـيـ قـرـبـيـ وـمـسـلـمـ، وـعـفـيفـ مـتـعـفـفـ ذـوـ عـيـالـ ». .

قالـ: « وـأـهـلـ النـارـ خـمـسـةـ: الـضـعـيفـ الـذـىـ لـاـ عـقـلـ لـهـ - يـعـنـىـ السـفـهـاءـ الرـعـاعـ - الـذـينـ هـمـ فـيـكـمـ تـبـعاـ لـاـ يـتـغـوـلـ أـهـلـاـ وـلـاـ مـالـاـ - يـعـنـىـ أـصـحـابـ الفـرـاغـ الـيـدـوـيـ وـالـنـفـسـيـ الـذـينـ اـسـتـهـلـكـ الـبـطـالـةـ أـوـقـاتـهـمـ فـلـاـ يـسـعـونـ إـلـىـ دـنـيـاـ أـوـ دـيـنـ -. .

(١) سورة القلم : الآية ٥١ .

”والخان الذى لا يخفى له طبع وإن دق إلا خانه“ هذه صفة النوع الثانى من أهل النار،  
ناس لا تشغلهم أمانة، ولا تفهم حدود، ولا ترهبهم مسئولية، فهم يتهمون ما تصل إليه  
أيديهم من حقوق الآخرين.

و قريب من ذلك النوع الثالث الذى يصفه الرسول ﷺ بقوله : « ورجل لا يصبح ولا  
يمسى إلا وهو يخادعك عن أهلك ومالك » ..

أما الصنف الرابع فقد تردد الرواى فيه بين البخلاء والكذبة، وكلاهما شر من صاحبه.

والخامس : الفحاش، يعني المشط فى سوء قوله وعمله.

وعندما نظر إلى أصحاب النار في هذا الحديث نجد أقواماً غلبت عليهم الآفات النفسية،  
وتركتهم دون خلق شريف أو مسلك قوي.

ونستطيع ونحن ندرس الإسلام الحنيف أن نرى سنن الفطرة وأدابها وتعاليمها الكثيرة، لكن  
شيئاً من ذلك - على مكانته - لا يغنى عن ركني الفطرة الأصليين، وهما الفكر الحصيف،  
والقلب السليم.

ذاك أنه عن حصافة الفكر ونضج العقل ينشأ الإدراك الفقهي الواسع وكما جاء في الأثر:  
«فقيه واحد أشد على الشيطان من ألف عابد» فكم من عابدين أساءوا إلى الإسلام وجروا  
عليه المتاعب بقصور فقهيهم وإن كانوا له مخلصين.

وقد يكون الرجل حسن المعرفة ذكي الفهم، ولكن رغبته في فرض ذاته، وإظهار مكانته،  
تستبد به فيقتحم الصعب والذلول، وينفق الغالي والرخيص ليكون الأمر له على حساب الدين  
ومصلحة الأمة ومستقبلها.

إنه لابد من وضاءة الضمير والتفكير معاً، لتتم مقومات الفطرة السليمة.

إن الفقه كشاف جيد للنية الصالحة، وللسريدة المعافاة من العلل.

ويؤسفني القول بأن المجتمع الدينية تختفى بالظاهر المزروقة أكثر مما تختفى بسلامة الفطرة،  
ولذلك فهي تتحرك في مكانها، وربما تراجعت إلى الوراء.

\* \* \*

## جدال .. من وراءه أمور ذات بال

هذا حديث لم أختار موضوعه وإنما دفعني إلى الخوض فيه رجل يكره محمدا عليه السلام ويغمس كرهه وراء ستار من اعتناق مبدأ الإنسانية المطلقة، وعدم التقيد بدين ما.

قلت له : ما أراك تكره الرسل كلهم بمثل هذا النفور الذي تكتنه لمحمد عليه السلام ! فلم هذه العاطفة الخاصة ؟

فأراد الالتساوء في الإجابة وقال : بل الأديان عندي كلها سواء ، وقد يكون ما أعرفه عن محمد سببا في ضيق خاص به .

قلت : وما تعرفه عن المرسلين الآخرين سبب كاف عندك للرضا عنهم والإعجاب بهم ؟  
فتضائق صاحبى من هذا الحوار ، وأراد أن يتخد خطة الهجوم فقال في حدة يحاول إخفاءها : وما الذى جعلك أنت تتبع محمدا وتحبه ؟ .

قلت - وأنا الآخر أخفى حدى - : إننى أعرف بدقة ما دعا إليه ، وأعرف كذلك خط حياته بدءا وانتهاء فلا أرى إلا ما يشد ضميري وتفكيرى إليه .

ولأكمن صريحا معك ، إنك قرأت العهدين القديم والجديد وتأثرت بهما في صدر حياتك ، ثم رأيت أن تتجه مع التيارات الإنسانية التي تهب من هنا ومن هناك .

ولك ذلك كله ، ما مستغربه منك ، ولكن بقية من المواريث الآسنة بقيت في نفسك تجعلك تكره الإسلام ونبيه ، والمسلمين وحقوقهم الطبيعية .

وهذا ما نأياه على إنسان يصطنع الحياد الفكري والنفسى بين الأديان .

قال : قد أكون كذلك أو لا أكون ، إننى لا أدرى لماذا تتبع محمدا وتغالى بشخصه ؟ حدثنى .

قلت : سأحدثك بانيا على معتقداتك أنت وإن كنت أنا غير مؤمن بها .

قل لي : لماذا يكون نوح أولى بالرسالة من محمد ﷺ - في عملك الحر - مع أن نوحا  
كما قرأت أنت سكر وتعري حتى جاء من غطى سوءه بعدما فضحتها الخمر ؟

إن محمدا ﷺ لم يذق قطرة من خمر في عمره كله ، ولم تفقده النشوة وعيه لا في  
شباب ولا فيشيخوخة ، فلم ترجع عليه رجلا ينتشى حتى يفقد وعيه ؟

وأى الرجلين أحق باصطفاء السماء لتلقي الوحي ؟ إنني أسترسل معك فقط ، لأبني على  
رأيك وإن لي رأيا آخر في قصة نوح كلها .

إنكم تستبيحون محمدا ﷺ الصاحي الراشد ، وتستكثرون عليه النبوة .

ولا تستكثرون النبوة على رجل زنى بابتئيه كما تزعمون !

إنكم تعاملون محمدا ﷺ بغل أعمى وهوإنسان المبرأ الطهور ، فهل هذا هو الحياد  
العقلى كما تصف نفسك ؟

قال الرجل وقد بدا عليه الخرج : إن حب محمد للنساء ينزله عن مكانة الرجل الربانى  
والمصلح الاجتماعى ودعنا من الخمر ومجالسها وندامها .

قلت : سأنزل معك أيضا ، وأبني على ما تعرف أنت وأنكر أنا ! إنكم ترون محمدا ﷺ  
عارم الشهوة ، فماذا فعل ليشبع هواه ؟

هل جمع سبعمائة امرأة في قصره يخدمهن الإنس والجن كما فعل سليمان الحكيم .

هل خطف ثم غصب امرأة قائده وهو غائب في الجبهة ، ولما عاد الزوج المظلوم أعيد إلى  
الميدان ليقتل وينفرد الغاصب الزانى بعشيقته ؟ كما تذكرون ذلك عن النبي داود ؟

هل محمد ﷺ ليس أهلا للنبوة لأنه تزوج بضع نسوة في السنوات العشر الأخيرة من  
حياته لظروف إنسانية واضحة ؟ والذى يستحق النبوة هو خاطف النساء العاهر ، وجامع المثات  
منهن للمرة ؟

يا صاحبى .. ما أظلمكم لمحمد ﷺ ، حين تحكمون عليه بأنه امرؤ مادى غير جدير  
بالنبوة بينما ترون النبوة حقا للزنادة والقتلة - كما تخيلون - .

قال : إن داود وسليمان ملكان وليسَا نبىن !

قلت : بل هما عندكم حاما وحى ، ومبغا هداية ولهمما فى الكتاب المقدس عشرات  
الصفحات ابتداء من المزامير إلى نشيد الإنجاد الذى لسليمان .

إننا نرى الرجلين أكبر مما تقولون فيما وأشرف مما تتقولون عليهم .

ولكنى كما ذكرت أبني على ما تعتقدون أنتم .

وأدهش للمفارقة الواسعة وأشتم تضنون بالنبوة على محمد ﷺ ، ولا تضنون بها على إنسان مال قلبه إلى الوثنية إرضاء لسائه عابدات الأصنام، وهن كثرة يبلغن عدة مئات.

إن محمدا ﷺ - في السنوات الأخيرة من عمره - تزوج عدة نساء كسيرات القلوب لظروف ألمت بهن، وعشن معه طالبات آخرة لا ترف ولا سرف، بل على المستوى الأدنى من الضرورات الماسة.

وربما أرسل إلى الحبسة يتزوج من لم يرها، لأنها وهي من أسرة رياضة وملك فقدت رجلها فأسرع إلى مواساتها كما فعل ذلك مع بنت قائد المشركين وزعيم مكة أبي سفيان بن حرب، فـأين مكان الشهوة هنا أو هنا ؟

يا عجبا .. ترون بمقتل القائد (أوريما) والسطو على زوجته الجميلة فلا ترون الزنا والقتل مانعين من النبوة، وترون في عقود الزواج المعلنة على رؤوس الأشهاد بنساء فاضلات شريفات ما يخدش الإيمان ويمنع من منصب النبوة ؟

إنكم يا صاحبي تعاملون محمدا ﷺ بمنطق لا إنصاف فيه ولا اتزان ..

وقال وقد احتدت نبرته وازداد حرجه : لك أن تتبع محمدا ما شئت، وأما الأنبياء الذين ذكرت فهم غير معصومين من الخطايا ..

فأسرعت أقول : إن الله لا يختار البلغين عنه والتحديث باسمه من الزنا والسكارى والواقع أن تاريخ أولئك الأنبياء مزور .

والآن لندخل في صميم القضية، ولنجاوز هامشها لنرى جداره محمد ﷺ بالرسالة .

قال : أما كنت تتحدث في الموضوع آنفا ؟ قلت : كان الحديث في هامشه، أما الآن فله سياق آخر، إنني رجل أحترم الإنسانية المجردة وعن طريقها عرفت محمدا ﷺ ، ولست مثلك أدعى الإنسانية، وأتعصب للأوهام وألتمس للأبراء العيوب، أسأل ما الإنسانية التي تتعشقها ويستحب الانتفاء إليها ألف المثقفين الآن؟ إنها الارتفاع بقيمة الإنسان، وتشمير خصائصه الراقية في إنشاء حضارة ذكية نافعة، وتمكينه من ارتفاق الكون كله وتسخيره لخدمته .. ثم تجاوز الفروق بين الأجناس والأديان وجعل الحياة تعاونا على المصالح العامة لا تعاركا على المأرب الخاصة.

هذا تقريبا كل ما يقال في تعريف هذه الإنسانية المشودة، أو بتعبير صريح الإنسانية التي تحمل الدين على ظهر الأرض.

إن عنوان الإنسانية أبرزته فلسفات كثيرة ومذاهب اجتماعية متناقضة أو متنافسة وقد ظهر بعد التطبيق العملى لهذا المبدأ، سواء في المحافل الدولية أو السلطات المحلية، أنه غطاء لقضايا

آخرى خبيثة أو أنه شعار بلا إلية الضائقون بوجود الله، أو المعترفون بوجود الوهيات مفتولة،  
كى ينشر ما لديهم وهم آمنون.

وقد شعرنا نحن المسلمين أن الإنسانية تسجزاً عندما يكون النزاع بين اليهود والعرب، وأنها تتأخر عندما يكون الخصم بين البيض والسود وأن صوتها يعلو بل يهدى بالفرح عند جيشان الغرائز الجنسية، والتزععات العرقية، وأن هذا الصوت يحتبس ويلاشى عند ذكر الآخرة وما وراءها.

إن موقف الإنسانية المعاصرة من الله الواحد ومن حقوقه على خلقه غير.

إنه لا يأس عندها من التبشير بإله مزدوج أو مثلث أو مربع (!) أما الدعوة إلى إله واحد فشيء منكر.

بل قد يكون التعطيل المحسّن أفضّل عند سدنة هذه الإنسانية من التوحيد النقى الذى شرحه محمد عليه السلام ، أية إنسانية هذه ؟

إن مخلب الوحش لن يتحول إلى يد رقيقة آسية لأنه وضع في قفاز من الحرير.

فاطئنى محلثى وقد ضاق بما سمع وقال : ما هى معالم الإنسانية التى تتخيلها ، والتى قلت إن محمدا عرفك بها . . . ودعنى من هيجانك للمدنية المعاصرة ؟

أجبت غير ضائق : اسمع ! ، إن أشرف ما في الإنسان عقله وقلبه ونحن عندما نتبع محمدا عليه الصلاة والسلام نصلح مع إنسانية لا تضع على العقل قيدا ، ولا تدع في القلب عوجا ، ذاك كلام مجمل يحتاج إلى تفصيل .

إن الإنسانية الصحيحة ترفض جمود الفكر، وانسداد الأفق أمامه وترفض عجز الحواس البشرية عن أن تكون أدوات لاستبانة الحقائق وإصدار الأحكام الصحيحة.

والإسلام يرى هذا القصور ذنباً جديراً بالعقاب :

﴿وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير . فاعتربوا بذنبهم ﴾ (١).

وفي وصف أصحاب النار يقول الله تعالى عن سبب تعذيبهم :

﴿ما كانوا يستطعون السمع وما كانوا يبصرون﴾ (٢).

فهؤلاء لهم حواس، ولكنهم عطلوها، ولهم عقل ولكنهم أماتوه.

والدين الحق تشغيل لمواهب الإنسان الرفيعة بحيث ينتفي من حياته الظن والتوهم، ويبقى اليقين وحده.

(١) سورة الملك : الآيات ١٠ ، ١١ .  
(٢) سورة هود : الآية ٢٠ .

الكفر ليس إلا لونا من الحيوانية الهاابطة تقدر على التقليد والتبعية فقط ، أما الإيمان فمعناه دوران الأجهزة الفطرية في الكيان الإنساني على نحو صحيح .

وعندما ينضج العقل ويرزق بالذكاء الحاد ، فإنه يتحول وسيلة جيدة لخدمة ما يريد من الأغراض ؟

هناك أذكياء أشرار ، هناك من يسرع علمه الواسع لبلوغ أردا الغايات ، وهذا يجيء دور القلب .

إن القلب السليم أساس التدين المقبول ولباب التقوى .

والإنسانية تبرز في أرقى صورها وأزكاؤها مع نبل القصد وحسن النية .

والقلب المشرق يشق طريقه وسط الظلمات والأشواك وقلما يخطئ هدفه . وقد جاء رجل إلى رسول الله ﷺ يسأله : أخبرني ما يحل لي وما يحرم على ؟ فقال له : « البر ما سكنت إليه النفس واطمأن إليه القلب ، والإثم ما لم تسكن إليه النفس ، ولم يطمئن إليه القلب وإن أفتاك المفتون » (١) .

إن هذا التوجيه النبوى يخلق الإنسانية الرفيعة خلقا ، ويجعل المرء يضاء من الداخل قبل كل شيء ، دون انتظار للتعلمات والمعاذير ، ودون رهبة من القوانين والأقاويل .

قال محدثي : موعظة حسنة لا بأس من قبولها ! ولكن ما صلة الإنسانية بصور العبادات التي يجيء بها الدين ، أو بتعبير أصرح : ما صلة العقل بهذه المراسيم ؟ وأنت تشيد به ..

قلت له : إننا نكتب لغتنا العربية من اليمين إلى اليسار ، والأوروبيون يكتبون لغاتهم من اليسار إلى اليمين مما صلة العقل بذلك ؟

قال : هذه أشياء تواضع الناس عليها ولا صلة للعقل بها .

قلت : يكفينى ذلك في إجابتك .

هناك أشياء يرفضها العقل حتما ، وهذه يستحيل أن تكون دينا ، ولا حقائق ولا مراسيم .

وهناك أشياء لا دخل للعقل فيها لا سلبا ولا إيجابا .

---

(١) الحديث رواه الإمام أحمد عن أبي ثعلبة الخشنى قال : قلت : يا رسول الله ، أخبرني بما يحل وبما يحرم . فصعد النبي ﷺ وصوب في النظر ثم ذكره ، قال اليهشمى : رجاله ثقة .

إن الأنجلترا يلتزمون السير شمالياً وغيرهم يلتزم السير يميناً وهؤلاء وأولئك لا يوصفون بصدق ولا ذكاء.

فإذا وضع الدين صور العبادات ركوعاً وسجوداً في الصلاة، وطوافاً بالبيت العتيق في الحج، وامتناعاً عن الشهوات من الفجر إلى الغروب في الصوم، فلا توصف هذه العبادات بأنها مخالفة للعقل.

وقد وضع الدين ضوابط كثيرة لشرائعه ولم يترك هذه الأوضاع لكل ذوق حتى لا تشيع الفوضى.

وأقرب من ذلك موقف الدين من الغرائز الإنسانية، فإن قيام الحياة يعتمد على نشاط هذه الغرائز، إن قتلها خطأ، وتركها حبلها على غاربها خطأ.

والمرء يحتاج إلى الضرورات التي تصونه والمرفهات التي تنعمه، والإسلام يضمن ذلك كله له.

فإذا جارت هذه الغرائز أو طغت كسر الدين حدتها وقمع طفوتها، وذاك سر التذكير الطويل بالله ولقاءه الحتم.

قال لي محدثي : فيما تقول أشياء موضع تسليم ، فهل ذاك سر حبك لمحمد واتباعك له ؟

قلت : ذاك جزء من أسباب تبني برسالته وتعلقه بشخصه.

أما الجزء الأكبر فيعود إلى أسباب أخرى ! إن القرآن الكريم هو الكتاب الذي نزل على قلبه ، وشرح دعوته وأيد نبوته .

ترى لو وجدت هذا القرآن كله في فلالة من الأرض ، أكنت أستطيع الانتفاع به دون أن أجلس بين يدي محمد عليه الصلاة والسلام ، واستمع إلى شرحه له ، وأتابع تأثيره به ؟ ما أظن ! سيعطيني القرآن جملة الحقائق العلمية والنفسية للرسالة الخاتمة ، ولكن محمداً عليه صلوات الله سيعطيني المنهج العلمي ، والأسوة الحية والتطبيق الحاسم ، والتفسير الذي يضع النقط على الحروف كما يقولون .

ومن ثم فإنك لن تعرف الإسلام معرفة صحيحة واضحة . إذا جهلت سيرة محمد عليه الصلاة والسلام ، ورفضت سنته التي نفذ بها توجيهات القرآن القريبة والبعيدة .

ثم أى عظيم في الأولين والآخرين قرر الناس تجاهل حياته واطراح كلماته .

وإذا كان نفر من الناس يحيا على غير ما يدعوه، فإن حياة محمد ﷺ كانت قرآناً متحركاً على دروب الأرض كلها.

كان خلقه القرآن ، والخلق - كما عرف العلماء - هو الملكة النفسية والعادات المطردة الثابتة.

إن سنته هي أعماله وأقواله، هي ترجمة القرآن من المعنى إلى الواقع، فكيف يجاذف بعض الحمقى فينكر السنة لأن حديثاً دس عليها أو لأن حديثاً لم يعجبه؟ وراء الخطوط المحسوبة بدقة، والكلمات المرسلة بحكمة كان محمد ﷺ يتحرك ويتكلم وأشعة القرآن تعمّر قلبه ولبّه.

قد يرى عظمة القدرة العليا أمامه في الصحراء المسطحة والأكاد الشامخة، ولكنه عن طريق القرآن وعلومه كان يرى هذه العظمة في السحب المركومة فوق المحيطات والكواكب المتهادية في آفاق السموات.

قد يعيش مع الناس في مجالسهم ويستمع إلى سمرهم وشغلهم، ولكنه يصيرته النافذة يعيش في جو آخر يرى فيه الجنة ونعمتها حتى ليكاد يقطف من ثمارها وكرورها، ويرى فيه النار وأهواها حتى ليكاد يتقدّر أمام شعوره بويلاتها.

ما أكثر حديث القرآن عن مشاهد العبث والجزاء.

مع التخلق بالقرآن كان الحس بتاريخ الماضين يغالبه، فقد رأى في قصص القرآن أن مجتمعاً فاسداً أودت به الرياح العاصفة، فهو يحس بشيء من القلق عندما تهب الريح على نحو ما.

من تحطيط القرآن الكريم لكل شيء في الحياة ومن بيانه المضيء في كل قضية تفرعت السنة تفرع الأنهر من منبعها الفوار، وما يعرف ذلك إلا العلماء الراسخون لا السطحيون المتفهرون.

قال محدثي : إنكم معاشر المسلمين تحبون محمداً حباً جارفاً، وقد استمعت أخيراً إلى أناس ينكرون السنة النبوية، وقد ألمأت أنت على عجل إلى ارتباط السنة بالقرآن نفسه في نبوة محمد.

وأيّاً ما كان الأمر فلا ريب أن محمداً إنسان عظيم، وليس كغيره من الناس.

قلت : ما تعجبني هذه اللهجة! والقول بأن محمداً ﷺ إنسان عظيم لا يزيده ولا ينقصه.

الأمر عندنا أكبر من ذلك! في علوم الدين يقولون إن النبوة هبة لا كسب، يعنون أن النبوة ليست إجازة علمية أو تربوية يحصل عليها بعض الدارسين بعد ليل ساهرة في البحث والتمحص.

إنها فضيل أعلى ، يخلق الله له أنسا من معدن خاص ، يكونون بمقاؤتهم الفطرية أهلاً للتلقى الوحي ، والوصول إلى درجة من المعرفة دونها جمهرة الفلسفه والمفكرين .

ونحن نقول : لو كانت النبوة كسباً شخصياً - وهذا فرض وحسب - لكان الإنسان الذي يتناولها ولو كانت في الثريا هو محمد بن عبد الله صلوات الله عليه .

ولكان استحقاقه لها بتفوق ساحق يجعل مكانة الذين يجيئون بعده في مؤخرة الصف .  
إنه الوحيد الذي غير الدنيا واجتاحت ظلماتها ومظالمها .

والوحيد الذي ترك تراثاً قديراً على هذا التغيير المطرد كلما تفسخت الحضارات ، واعوججت الخطوطات .

إننا نحب محمداً صلوات الله عليه بعقولنا قبل أن نحبه بأفئدتنا ، ونعرف مكانته بالدراسة المعمقة لا بالتقليد الموراث .

وأنا شخصياً لا أخاف على رسالته ضغائن الخصوم وإنما أخشي عليها الأصدقاء الجهال .

\* \* \*

## من نفحات اليقين

الإنسان عادة محاصر بطالبه القريبة والبعيدة يفكر فيها ويكتثر بها.

وكلما اشتدت وطأتها زاد همه وربما نشاطه! فما يكاد يستيقظ مع الصباح حتى يبدأ تلبية هذه المطالب، مواصلًا السعي مرحلة بعد أخرى فلما بلغ غايته فرضي، أو عجز فسخط، وهكذا طوال عمره.

ترى ما هذه المطالب المسيطرة؟

البعض يدور حول نفسه فيما يدرى غيرها . . .

وهناك من يفكر في (الرب) الذي خلقه فسواء، وفي الحقوق المفروضة له فهو يجعل الله وفرائضه نصيباً من حياته يقل أو يكثر.

لكن لماذا تكون القسمة كذلك؟ أمرٌ يكدر لنفسه، وآخر يتوجه بين الحين والحين إلى ربه؟ إننا نحب أنفسنا يقيناً، والعاقل حين يكدر لربه يرقب منه أن يقول يومه وغدده ويحفظ عليه معاشه ومعاده، نعم، إنه يزرع لنفسه وأهله ولكننه يقرن الحصاد المشود ببركة الله الواهب المحمود.

فهو في طيات عبادته لربه يحيي مجده ويستحضر رفده على سواء.

الإيمان الحق أن يكون الله في قلبك وأن تقطع الليل والنهار على ظهر الأرض.

يقول علماء المادة : إن الطبيعة لا تعرف الفراغ . وهذا صحيح، فالإنسان الحالى من الماء مملوء بالهواء، ترى هل الفؤاد الحالى من الله فارغ من كل شيء؟ كلا، إنه مملوء بشيء آخر حتماً . . مملوء بالأثرة أو الحقد، أو عاكف على عبادة صنم حديث.

والأصنام الحديثة في عصرنا كثيرة، من بينها الشراء والجاه والشهرة، وسائل الشهوات العاصفة.

ولذلك جاءت الآية الكريمة تقول :

﴿ ولا تطبع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطا﴾<sup>(1)</sup>.

(1) سورة الكهف : الآية ٢٨ .

إن الغفلة عن الله تبعها وعمر المشهورات ويقظة لشئ المأرب الهاابطة .  
ومن هنا انفطر العقد النفسي ، وفسا التسيب الاجتماعي ، ونشأت مع التقدم العلمي أهواه  
جامحة تتسم بالصفاقفة والتبرج عرى الروح والجسد جميا .

وفي القرآن الكريم أمر بإكثار ذكر الله ، واستدامة هذا الذكر مع تجدد الزمان .

يقول سبحانه وتعالى :

﴿اذكروا الله ذكرا كثيرا . وسبحوه بكرة وأصيلا﴾<sup>(١)</sup> .

﴿فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون . وله الحمد في السموات والأرض وعشيا  
وحين تظهرون﴾<sup>(٢)</sup> .

وقد تأملت في هذه الأوامر ، وعرفت حكمتها ! إن الغرفة التي ينقطع عنها ( تكيف )  
الهواء سرعان ما يغلبها الجو العام .

والقلب الذي ينقطع عنه تيار الذكر سرعان ما تتسلل إليه الأحساس الرخيصة ، وما دام لا  
يشتغل بالخير فستقتصره الشرور .

ومن هنا جاءت الوصية بالذكر المستمر ، التذكر الذي يشعر المرء فيه بالحاجة إلى الله  
والافتقار إلى إرشاده وت Siddid خطاه ، والخوف من أن يتركه الله وحده في هذه الحياة .

والويل لمن حرم العناية العليا ! إنه يركض في الدنيا ركض الوحش ثم يعود آخر الشوط  
صفر اليد ، بل قد يكون متخنا بالجراح مثلا بالهزيمة .

إن استكانة المرء إلى ربه ضمان نجاحه ونجاته ، وذاك معنى قوله تبارك اسمه :

﴿واذكر ربك في نفسك تضرعا وخيفة دون الجهر من القول بالغدو والآصال ولا تكون  
من الغافلين﴾<sup>(٣)</sup> .

لكن ما معنى هذا الذكر ؟ هل هو استغراق عقلی ؟ أو سياحة نظرية ؟ أو خلوة نفسية بعيدة  
عن الناس ؟ أو مراحل من التأمل الذاتي المطلق ؟

إن الإجابة على هذا السؤال لا تحيى بها من عند أنفسنا ، وإنما تحيى بها من القرآن الكريم  
وسيرة النبي ﷺ وسنته الشريفة .

وسنرى أن المنشود سلوك ظاهر ، وعمل بارز ، ووجهة في الحياة تصبح كل شيء بالربانية  
وتسوق الأحياء إلى ربهم سوقا رفيفا ساميَا يرفض الدنيا ويؤثر الآخرة .

(٢) سورة الروم : الآيات ١٧ ، ١٨ .

(١) سورة الأحزاب : الآيات ٤١ ، ٤٢ .

(٣) سورة الأعراف : الآية ٢٠٥ .

لأن عبادة الحياة ليست شيمة المؤمنين :

﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نور إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون . أولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلا النار وحيط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون ﴾<sup>(١)</sup>.

لعل أول آثار الذكر الصحيح الارتفاع بالضمير حتى لا يسف إلى الرذيلة، أو يلم بما يغضبه الله.

وقد جاء في الحديث عن السيدة الذين يظلمهم الله بظله يوم لا ظل إلا ظله: « ورجل دعوه امرأة ذات منصب وجمال فقال : إني أخاف الله »<sup>(٢)</sup>.

وكره المعصية مع إمكانات فعلها نقاط خلقى رائع ، وفي سيرة يوسف الصديق ما يستدعي الإعجاب والأسوة وهو يقول لمن طلب منه السقوط :

﴿ رب السجن أحب إلى ما يدعونى إليه ، وإلا تصرف عنى كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين ﴾<sup>(٣)</sup>.

ولأنه لشيء رفيع حقاً أن يؤثر الإنسان السجن على الفاحشة.

ومن الناس من يحسب الاستحواذ على ملكة أغرت به شيئاً مشرفاً! إن الحيوانية في هذا العصر لها منطلق وضيق بالغ الوضاعة قد يغريها بالدنيا ثم يدفعها إلى الفخر بها.

والقلب الكبير يستمد عظمته من رقابته لله والتزامه لوصايته.

وربما وضع بعضهم فاصلاً بين الحياة الخاصة والحياة العامة ، فالالتزام مثلاً أن يخدم وطنه بأمانة ، وأن يدافع عن قضيائاه بقوة ، ثم يشنى إلى حياته الخاصة فلا يحترم قياداً ولا يضع حداً ، ويتصرف في الظلام كيف يشاء.

والإسلام بريء من هذا الازدواج ، إنه نقاط في السر والعلن ، وصفحة واحدة يستوى في نصاعتها ما لله وما للناس.

عن ثوبان رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال :

« لا أعلم من أقواماً من أمتي يأتون يوم القيمة بحسنات أمثال جبال تهامة فيجعلها الله هباءً متشارقاً !

(٢) رواه البخاري.

(١) سورة هود : الآيات ١٥ ، ١٦ .

(٣) سورة يوسف : الآية ٣٣ .

قال ثوبان : يا رسول الله : صفهم لنا جلهم .. أن لا نكون منهم ونحن لا نعلم !  
 قال : أما إنهم إخوانكم ، ومن جلدكم ، ويأخذون من الليل كما تأخذون ، ولكنهم أقوام  
 إذا خلوا بمحارم الله انتهكوها «<sup>(١)</sup> .

ليس الذكر المطلوب أن تنسق الحناجر بالهتساف لله ، أو يطول الإحصاء في ترداد الأسماء  
 الحسنى ، فإذا انكشف النقاب عن المخبء وجدت الوحشة والعجز .

الذكر المطلوب عمل إيجابي يغلب أعني الغرائز ويسيرها وفق مراد الله طوعاً أو كرها .  
 فالمال مثلاً محظوظ للإنسان ، ربما غلب حبه فكسبه صاحبه من أي وجه وربما غلب كنزه  
 فشح به صاحبه في مواطن النفة .

هنا يبرز عمل الذكر الصحيح عفة في الكسب وعطاء عند الحاجة .

وهذا هو معنى قوله جل وعز :

﴿يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ، ومن يفعل ذلك فأولئك  
 هم الخاسرون . وأنفقوا من ما رزقناكم من قبل أن يأتي أحدهم الموت فيقول رب لولا أخرتني  
 إلى أجل قريب فأصدق وأكن من الصالحين . ولن يؤخر الله نفسها إذا جاء أجلها﴾<sup>(٢)</sup> .

و جاء عن جابر بن عبد الله في خطبة سمعها عن رسول الله ﷺ : « بادروا بالأعمال  
 الصالحة قبل أن تشغلوها ، وصلوا الذي بينكم وبين ربكم بكثرة ذكركم له وكثرة الصدقة في السر  
 والعلانية ترزقوا وتنصروا وتجبروا »<sup>(٣)</sup> .

والذكر الذي يقتل داء البخل معناه الثقة فيما بيده الله ، وأنه مختلف كل ذاذهب و منجز كل  
 موعد ، وأن المال في الحقيقة مالكه الأعلى وأنه موضوع تحت يدنا امتحاناً ليظهر : أنتسبت به  
 أو نطيع واهبه ؟

وقد يحيث صاحب المال ، ويحاول إمساكه ، والظهور بطاعة الله في عبادات أخرى  
 وهيهات .. فإن الغنى إذا شح بيده لم ينفعه عند الله أن يطول صيامه أو تطول تلاوته ، أو  
 تطول قراءته للأوراد في الصباح والمساء .

نوع واحد من الذكر هو الذي يجديه ، الذكر الذي يحمله على البذل في هذه الدار ، ابتغاء  
 ما عند الله في الدار الأخرى .

النجاة في هذا الذكر وحده .

(١) رواه ابن ماجه ، ج ٢ ، ص ١٤١٨ رقم ٤٢٤٥ كتاب الزهد بباب ذكر الذنوب .

(٢) سورة المنافقون : الآيات ٩ - ١١ .

(٣) رواه ابن ماجة .

ويتدخل ذكر الله تدخلًا عميقاً في أشد الساعات رهبة في حياة الإنسان، ساعة مواجهة الموت، إن النفس البشرية ليست آلة طيبة في يد الإنسان يأمرها فتطيع، كما يغمز كاتب الآلة أزرار آلة فإذا هي تطبع الحروف المطلوبة .. كلا ..

إن حب الحياة ناشر بكل عضو من أعضاء البدن، وكل خطرة من خطرات الحس، وستحاول النفس البقاء ما استطاعت إلى ذلك سبيلاً.

وقد تتبع مشاعر عدد من فرسان العرب المعذودين، وهم يواجهون الموت، فرأيهم يصفون بصدق حركات نفوسهم وكيف قاوموها، تدبر قول عمرو بن معدى كرب :

**فجاشت إلى النفس أول مرة**  
فردہ علی مکروھہا فاستقرت !  
وقول قطري بن الفجاءة :

أقول لها وقد طارت شعاعا  
من الأبطال : ويحك لن تراعي !  
فإنك لو طلبت بقاء يوم  
على الأجل الذي لك لن تطاعي !  
وقول عبد الله بن رواحة :

**أقسمت يا نفس لتنزلنے**  
لتنزلنے ، أو لتكرهنے  
والقرآن الكريم يكلف المؤمنين عند ملاقاة الموت أن يكثروا من ذكر الله، فإن ذلك أعن لهم على الثبات، فإما النصر وإما الشهادة.

أيا كانت التسليمة فهي إحدى الحسنيين ، قال تعالى :  
﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فَتَهَا فَاثْبِتوا وَادْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا عَلَكُمْ تَفْلِحُونَ ﴾(١).

وإعمال الروية مع مراقبة الله وتدبر العاقبة أدل على الرشد وذاك معنى قول الأحنف بن قيس : أسرع الناس إلى الفتنة أقلهم حباء من الغرار.

وفي الحديث عن عبد الله بن أبي أوفى أن رسول الله ﷺ انتظر في بعض أيامه التي لقي فيها العدو، حتى إذا مالت الشمس قام فيهم فقال : « يَا أَيُّهَا النَّاسُ لَا تَمْنَعُوا لِقَاءَ الْعَدُوِّ ، وَاسْأَلُوا اللَّهَ الْعَافِيَةَ ، إِذَا لَقِيْتُمُوهُمْ فَاصْبِرُوا ، وَاعْلَمُوا أَنَّ الْجَنَّةَ تَحْتُ ظَلَالِ السَّيْفِ »(٢).

قال ابن كثير رحمه الله : وفي الحديث المرفوع يقول الله تعالى : « إِنْ عَبْدِي كُلُّ عَبْدٍ  
الَّذِي يَذْكُرُنِي وَهُوَ مَنْاجِزُ قَرْنَهِ .. »(٣).

(٢) رواه البخاري ومسلم .

(١) سورة الأنفال : الآية ٤٥ .

(٣) حديث قدسي .

وكان العرب يفخرون بذكر أحبيتهم في هذه اللحظات على نحو ما قال عنترة :

ولقد ذكرتك والرماح نواهل مني !  
وببيض الهند تقطر من دمى !

وذكر الله أزكي وأشرف ..

وفي الحروب الباردة - بتعبير أهل العصر - يحتاج المجاهدون إلى ذكر الله كما يحتاج المقاتلون سواء بسواء، فإن حمامة العقائد المضطهدة والمبادئ المستضعفة تمر بهم أوقات مزعجة وأزمات شداد لا يحميهم فيها إلا ذكر الله والاعتماد عليه.

وفي الأيام الأولى من جهاد الدعوة وتآلّب المشركين يقول الله لنبيه :

﴿ واذكر اسم ربك وتبتل إلية بتيلا. رب المشرق والمغرب لا إله إلا هو فاتخذه وكيلا.  
واصبر على ما يقولون ﴾ (١).

وأهل الحق يبدعون نصرته فرادى مستوحشين وسط مجموعات تضيق بهم، بل تضيق عليهم بحق الحياة.

وإذا كان لهم في المستقبل أمل فهو الاستناد إلى الله والاستمداد منه .

والواقع أن ثقفهم في أنفسهم لاتتبع من يومهم الراهن، وإنما تتبع من غد يسوقهم الله لهم حافلا بالنصر، ولذلك فهم يذكرون ربهم ليمضوا في طريقهم :

﴿ الذين آمنوا وطمئن قلوبهم بذكر الله ، ألا بذكر الله تطمئن القلوب ﴾ (٢) .

ولما كانت الحياة يسراً وعسراً وحلوا ومراً فإن جماهير البشر لا تستغنى إبان متابعتها عن هذا الذكر الذي يعينها على اجتياز المصايب برجاء وقدرة.

وفيمن تؤمل ؟ إلا في الحى الذى لا يموت .

بعد هذه النماذج المفردة لأحوال الذاكرين ينبغي التنبيه إلى أن الجماعة الإسلامية تبني وجوديها المحلي والعالمي على ذكر الله ، والشهادة بوحدانيته.

فهي ليست جماعة تعترى بدم معين، أو يتعاون أبناؤها على تحصيل منافع معينة، لا .. إنها جماعة ربانية يعنيها ابتداء إقام الصلاة والهتاف باسم الله مع كل أذان، قبل طلوع الشمس وبعد الغروب.

وجهادها الفذ هو لتأمين الطريق أمام كل راغب في عبادة ربه، يجعل هذه الحياة الدنيا مهاداً لما بعدها من خلود طويل.

(٢) سورة الرعد : الآية ٢٨ .

(١) سورة الزمر : الآيات ٨ - ١٠ .

العلو لاسم الله لا لفرد أو جنس ، فإن الله تعالى يقول :

﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علوا في الأرض ولا فسادا ﴾<sup>(١)</sup> .

وكم كان سلفنا الأول جليلا ورائعا عندما طوف بالمشارق والمغارب كادحا لتكون كلمة الله  
هي العليا .

\* \* \*

---

(١) سورة القصص : الآية ٨٣ .

## عندما يكون الإلحاد أذكي !

قرأت للدكتور طه حسين ، واستمعت له ، ودار بيته وبينه حوار قصير مرة أو مرتين فصدقنى وصادقت عنه !

أسلوب الرجل مناسب رائق ! وأداؤه جيد معجب ، وهو بين أقرانه قد يدان بهم أو يساوياهم ويستحيل أن يتقدم عليهم . . بل عندما أوازن بينه وبين العقاد من الناحية العلمية أجده العقاد أعمق فكرا وأغزر مادة وأقوم قيلا ، وأكاد أقول :  
إن الموازنة المجردة تخدش قدر العقاد . .

وأسلوب زكي مبارك أرقى عبارة وأنصع بيانا من أسلوب الدكتور طه حسين ، ولو لا أن الرجل قتله الإدمان لكان له شأن أفضل .

ودون غمط لمكانة الدكتور الأدبية نقول : إنه واحد من الأدباء المشهورين في القرن الحالي ، له وعليه . . . وحسبه هذا .

بيد أنني لاحظت أن هناك إصرارا على جعل الرجل عميد الأدب العربي ، وإمام الفكر الجديد ، وأنه زعيم النهضة الأدبية الحديثة .

ولم أبدل جهدا مذكورا للأدرك السبب ، إن السبب لا يعود إلى الوزن الفنى أو التقدير الشخصى ، السبب يعود إلى دعم المبادئ التى حملها الرجل ، وكلف بخدمتها طوال عمره ، إنه مات بيد أن ما قاله يجب أن يبقى ، وأن يدرس ، وأن يكون معيار التقدم .

تدبر هذه العبارة للدكتور ( العميد ) :

( إن الدين الإسلامي يجب أن يعلم فقط كجزء من التاريخ القومى لا كدين إلهى نزل يبين الشرائع للبشر ، فالقوانين الدينية لم تعد تصلح فى الحضارة الحديثة كأساس للأخلاق والأحكام ، ولذلك لا يجوز أن يبقى الإسلام فى صميم الحياة السياسية ! أو يتخذ كمنطلق لتجديد الأمة (!) فالامة تتجدد بمعزل عن الدين ) .

## الإسلام وحده يجب أن يبعد :

ويتمكن الرجوع مثل كتابه ( مستقبل الثقافة في مصر ) لتجد أشباهها لهذه العبارات السامة .

ويشاء القدر أن تقع عيني على هذه العبارة وقد قررت ( إسرائيل ) وقف الطيران في شركة العال يوم السبت احتراماً لتعاليم اليهودية !

إن الإسلام وحده هو الذي يجب إبعاده عن الحياة العامة ، أما الأديان الأخرى فلتقم باسمها دول ، ولترسم على هداها سياسات .

وظاهر أن الدكتور طه حسين كان ترجماناً أميناً لأهداف لم تعد خافية على أحد عندما طالب بإقصاء الإسلام وأخلاقه وأحكامه ، وعدم قبوله أساساً تنطلق الأمة منه وتحيا وفق شرائعه وشعائره .

قاتل هذا الكلام يجب أن يكون عميد الأدب العربي في حياته وبعد مماته ، وأن تشغل الصحافة والمسارح بحديث طويل عن عقريته ، وليكون علماً في رأسه نار كما يقول العرب قدیماً .

أما العقاد وإسلامياته الكثيرة فيجب دفنه ودفنها معه ، ومع أن الرجل حارب الشيوعية والنازية وسائر النظم المستبدة ، وساند ( الديمقراطية ) مساندة مخلصة جبار ، فإن العالم ( الحر ) ينبغي أن يهيل على ذكره التراب ، ليكون عبرة لكل من يتحدث في الإسلام ، ولو بالقلم ! فكيف إذا كان حديثاً بالفكر والشعور ، والدعوة والسلوك ، والمخاومة والكفاح ؟ هذا هو الخصم الجدير بالفناء والازدراء .

\* \* \*

## ضرورة هتك الأستار :

والقوى التي تعمل دائبة على تخليد الدكتور طه حسين ، وتجديد فكره ، وإعلاء شأنه معروفة لدينا ، ونريد أن نكشف عنها ، إذ لا معنى لبقاءها في جحورها تلذغ ثم تستخفى ، وتنال منا باسم الحرية والعلم ، وهي لا تعرف الحرية إلا لوناً وحيداً : كيف تضرب الإسلام وتطفي جذوته وتميت صحوته ؟

ذلك ، إلى أن الريح تعصف اليوم ضدنا أكثر مما كانت تعصف يوم ألف الدكتور طه ضد ديننا وتراثنا ، لقد أقامت اليهودية على أنقاضنا دولة تريد اجتياح حاضرنا ومستقبلنا ، وهي تربى النساء والأطفال لتحقيق هذه الغاية ، وتعتبر المدرسة ثكنة عسكرية ، والثكنة معبداً ديننا ، والتوراة ديناً ودولة .

أما الصليبية العالمية فإني أكتفى بنقل العبارات للشيخ ( عبد الله كنون ) سجلها في إحدى زياراته لأوروبا .

قال : ( أذكر للاعتبار أنني كنت في أسبانيا ذات يوم ، وصادف وجودي في غرناطة يوم الاثنين ، وهو يوم تعطل فيه الصحف الأسبانية ولا تصدر إلا صحفة واحدة تسمى صحيفة الاثنين ، فأخذت هذه الجريدة لأنظر فيها أنباء اليوم .. فإذا دخلتها ملحق صغير للأطفال يكاد يستغرقه كله مقال رئيسى بعنوان ( محمد النبي المزيف ) يكتب بلغة سهلة مبسطة ، ولكنها مليئة بالهزل والسخرية .

وقد بنى المقال على فكرة أن القرآن مقتبس من التوراة والإنجيل اقتباسا مشوها ، لأن صاحبه - على حد تعبير الكاتب - كان أميا لا يعرف قراءة ولا كتابة ، وإنما تلقف ما ضمته كتابه من أفواه اليهود الذين كانوا يسكنون جزيرة العرب ، ومن بعض الرهبان الذين لقيتهم في أثناء رحلته إلى الشام .

وهكذا يعمل النصارى على تنشئة أبنائهم منذ الصغر على احترام عقيدتهم - وحدها - ويرابط الكاثوليك في حصن غرناطة ، مستأنفين إلى اليوم مطاردة الإسلام حتى في نشرات الأطفال بعد أن أجلو أتباعه من هذا الحصن قبل بضعة قرون ) .

هذا ما سجله الشيخ الأديب في كتابه اللطيف ( جولات في الفكر الإسلامي ) ومن حق القارئ أن يتساءل إذا كانوا يربون أولادهم على هذا الغرار فكيف نربى نحن أولادنا ؟

وما هي المناهج التي اختارها عميد الأدب العربي عندما كان وزيرا للتربية والتعليم ، أو اختارها أمثاله لتخریج أجيال تعرف دينها ونبيها وتاريخها وتراثها ؟

ويعلم أولو النهى وذوو الإنصاف أن الإسلام مخترع الحريات الدينية منذ العصور الوسطى ، وصانع المجتمعات البعيدة عن التعصب الأعمى .. وأنه قدم للعالم حضارة فريدة ، تجاور فيها أهل الكتاب مع علماء الإسلام ، فكانت الحضارة الإسلامية نتاج جهود مشتركة وتعاون صالح بين الكثرة المسلمة والقلة اليهودية أو النصرانية ..

\* \* \*

## الطائفية زرع الاستعمار :

حتى جاء الاستعمار الحديث فشرع يشحّن أئمّة الطوائف الدينية في العالم الإسلامي بالحقن والغش على إخوانهم الطيبين ، ويختلق حكايات مفتراء عن ظلم الأكثريّة للأقليّات

الدينية، ويغري نفرا من الغلاة بطلبات مجنونة لا حصيلة لها إلا زرع الفتنة.. ويقول الشيخ عبد الله كنون في هذا المجال:

(أحب أن أوضح هذه النقطة التي أصاب العالم الإسلامي منها خطر كبير، ذلك أن هذه الأقليات وإن كانت تتمتع بجميع الحقوق، ويتوفر لها ما ليس لأقلية أخرى في بلد غير إسلامي، إلا أنها لا تقنع إلا بالهيمنة على أجهزة الحكم والقوانين الدستورية، واستطاعت بذلك إحكام سيطرتها على الدول التي تنتهي إليها).

إن بعض هذه الدول كان في دستورها أن دين الدولة هو الإسلام، فحذف هذا البند من الدستور إرضاء لأقلية متحكمة، وهذا أمر لا نظير له في العالم أن تقاضي الأكثريية لحكم الأقلية).

قال : ( ولا نذكر هنا الأقليات الإسلامية الكبيرة في الهند والصين والاتحاد السوفيتي ، وإنما نذكر الأقلية الكاثوليكية في المملكة المتحدة البريطانية ، وهي أقلية تبلغ أربعة ملايين - تزيد إنجلترا قليلا عن خمسين مليونا من البروتستانت - ونسائل: هل دار بخلد هذه الأقلية أن تحكم في الكثرة المخالفة لها في المذهب؟ هل فكرت في معارضته الملكة عندما تؤدي القسم التقليدي على حماية الكنيسة الإنجيلية ، والإخلاص لها عندما ترتفع العرش ؟

ويطرد هذا التساؤل عند الكلام عن الأقليات الدينية في ألمانيا وهولندا وسويسرا وغيرها).

ولا نريد أن نقتبس أكثر من ذلك ، وإنما نريد المضى فيما بدأنا به وإشعار الذاهلين بخطورة الثقافات المؤذية بل القاتلة التي روجها يوما ما أدباء ضعاف الخلق مرضى الإيمان .. فلما قصوا وترابع مدهم أتى من يحاول استحياء فكرهم وتلميع أسمائهم حتى يقع الأغوار في شركهم ويستقر الأمر للاستعماريين الصهيوني والصليبي على سواء .. على حساب الإسلام الذاهب.

\* \* \*

### صور معيبة :

ويحزننى أن أقول: إن الدكتور طه حسين انتصر في معارك كثيرة لأن خصومه لم يكونوا على شيء! فمن نيف وأربعين سنة أمر الدكتور - وكان عميداً لكلية الآداب بالقاهرة - بقبول طالبات في الكلية لأول مرة في تاريخ التعليم الجامعى.

وانفجرت مراجل الغضب عند الأزهريين ، وزلزلت الأرض زلزالها فقد كان إلحاد النساء بالتعليم العالى شيئاً إدا.

والواقع أن جماهير من المتدلين كانت تستكر تعلم المرأة في أي مرحلة، وتعد تحجيمها من الإيمان.

ولو أنها غضب لأن التعليم مختلط، وينبغى تخصيص كليات للبنات لكان على حق. وفتحت بعد ذلك بعشرين سنة كليات للفتيات في الأزهر .. لقد استيقظ بعدما فاته القطار .. إن الدين الناشر ينيل أعداءه مكاسب كبيرة دون جهد يبذلونه.

والغريب أن هذا القصور المعيب لا يزال سمة غالبة على المتكلمين باسم الإسلام في أماكن شتى! وفي قضايا سياسية واجتماعية بعيدة الآثار.

ألا فلنعلم أن الموقف السلبي لا يهزم العمل الخاطئ، إنما يهزمه بديل منصف نفع للناس، حام لحقوقهم ومصالحهم.

قد تكون (للديمقراطيات) الغربية هنال منها، لكن هذه الأنظمة لا تهزمها قصيدة هجاء، أو خطبة رنانة، إنما يهزمنها نظام ينفي الاستبداد، ويعز الشعوب، ويصون الفطرة، ويحترم البرهان، ويطارد الأوهام.

لم تكن الجبهة الإسلامية قادرة على تقديم هذا البديل، فنجح سمسارة الاستشراق والتنصير في اجتياح موقع كثيرة .. على أن الدكتور توقف عندما واجهه عاملون جدد في حقل التراث، كان يبشر بعظمة اليونان وعراقة تاريخهم وحضارتهم، حتى كتب العقاد يثبت عكس ذلك، وكان يريد تغيير الكتابة العربية، ونشر مقالاً أدخل فيه حروف العلة في بنية الكلمة للدلالة على الحركات، ولكن الدعوة سرعان ما انهارت لأن حماة أشداء - من غير الهيئة الدينية - بتصدوا على الفتنة فانطفأت.

ولست بصدّ التاريخ لما كان، وإنما بصدّ التوجس مما هو كائن فإن العراق مازال محتملاً بين الإسلام ورسالته من ناحية، وبين الاستعمار العالمي وأحقاده التاريخية من ناحية أخرى، والمستقبل مقلق إذا بقيت شؤون المدافعين على ما هي عليه الآن.

\* \* \*

## مقابلة .. ومقارنة :

تسألني كيف؟ والجواب:

إن الهاجمين متفاهمون على الغاية المنشودة، ومتعاونون في الطريق الطويل، ويقيم بعضهم

بعضاً إذا ثبا، ويعطيه إذا تعرى، ومع أن للعكير منهم أخطاء مذلة فقلما تجد من يتبعها، وقد وزعوا الأدوار بينهم ومشوا إلى هدفهم متساندين.

أما نحن فما بیننا متقطع، وإذا تصالح ندامى الحان، وتشاكس إخوان المسجد، فستنكسر المذنة ويستولى السكارى على المحراب.

اطلعت أمس على مجلة أحبتها فقرأت فيها لـ مزا للأديب الحر المصلح عبد الرحمن الكواكبى وتفسيقاً لرجلين من بناء **النھضة الإسلامية** الحديثة .. وأنا أحد تلامذة (المنار) وشيخها محمد رشيد، وأستاذه الشيخ محمد عبده.

وأنا أعرف أن المتنبى غفر الله له كان يحب المال إلى حد البخل ويحب الإمارة إلى حد الجنون. ومع ذلك أطرب لشعره، وأستجيده وأستزيله، وإذا لم يكن أميراً لشعراء العرب فهو من قممهم.

إنني لا أجعل عيبياً ما يعطى مواهب العبرى، ثم لحساب من أهدم تاريخنا الأدبي والدينى؟ ولمصلحة من أشتتم اليوم علماء لهم في خدمة الإسلام وكبت أعدائه كفاح مقدور؟ ومن يبقى من رجالنا إذا أخذت تاريخ الشيختين أبي بكر وعمر من أفواه غلاة الشيعة، وتاريخ على بن أبي طالب من أفواه الخوارج، وتاريخ أبي حنيفة من أفواه الإخباريين، وتاريخ ابن تيمية من ابن بطوطة وابن فلان، وتاريخ محمد بن عبد الوهاب من أفواه الترك .. إلخ!

وددت لو أعننت على محاكاة أبي حامد الغزالى مؤلف (إجماع العوام عن علم الكلام) فألفت كتاباً عنوانه (إجماع الرعاع والأغمار عن دقائق الفقه ومشكل الآثار) لأمنع الصغار عن مناوشة الكبار وأشغلهم بما يصلحون له من أعمال تناسب مستوياتهم، وتنفع أنهم بهم.

\* \* \*

## وجحثه نظر في أقرار الرجال

أكره التعصب المذهبى ، وأراه ضيق عقل وقلة علم ، أو ضيق خلق وقلة مروءة .

وأستحب التقليد المذهبى للعلامة وأشياهم ، وللمختصين فى علوم الكون والحياة وشئون الدنيا ، حتى لا تشغلهم الفضول عن الأصول ! وأعنى بالأصول ما توفروا عليه من مهارات فنية وحيوية ، مدنية أو عسكرية لابد منها لدعم أجهزة الجهاد ورفع كفایتها ، فإن مصاب المسلمين فى هذه الميادين فادح أو فاضح .

أما المشتغلون بعلوم الدين التقليدية ، فلا بأس أن يوازنوا بين وجهات النظر المختلفة ويرجعوا دليلا على دليل ومذهبها على مذهب .

مع إكثار الاحترام للرجال الذين قادوا ثقافتنا القديمة ، وليس هذا تفضيلا عليهم نتطوع به ، بل هو أدب ننزل به على قول رسولنا الكريم ﷺ : « ليس منا من لم يوقر كبارنا ويرحم صغارنا ويعرف لعلنا حقه »<sup>(١)</sup> .

واحترامى لك لا يعني بتاتا أن أسلم بكل ما تقول ، وتخططنى لإنسان لا تعنى أبداً أنى أفضل منه ، إن حقيقة الفضل لا يعلمها إلا الله والأئمة الراسخون قد تقع منهم هنات ، وما يهدى ذلك مكانة حصلوها بالسهر والإخلاص والدأب والتفاني .

وقد نبتت في عصرنا هذا نابتة سوء ، تغمز الأكابر بما تراه مأخذًا عليها وتعامى عن كل ما لهم من حسنات .

من المعروف أن الإمام الشافعى هو أحد مجده الإسلام ، وهو واضح علم الأصول ، والمحامى المجيد عن السنة النبوية ، ومع ذلك فإن البعض لا يذكرونها إلا بأنه يبيح زواج البنت من الزنا ، ويقترب بدعة القنوت في الفجر . . . وتواافقه أخرى يذكرونها .

وبهذا المنطق الصبيانى لا يبقى في تاريخ المسلمين رجل موضع ثقة !

---

(١) الحديث رواه أحمد والحاكم والطبرانى عن عبادة بن الصامت بلغظ : « ليس منا من لم يجعل كبارنا . . . ». الحديث ، قال الهيثمى ، وسنده حسن .

فمن من عباقرة الأرض رزق العصمة؟ ذلك لو سلمنا بأن ما ذكروا مآخذ.. أقول ذلك لمناسبة ما قرأت من تهجم على الشيخ محمد عبده وهو أحد رواد الإصلاح الحديث، وروح الفقه المتجدد في مدرسة النار.

أول ما عرفت الشيخ في كتابه (رسالة التوحيد) وهو عرض جديد لعلم الكلام رد الفجوة بين السلف والخلف، وشرح العقائد شرعاً يمزج بين العقل والنقل، وتجاوز الترف العقلي والجدل اللغظي ومنهج المتون والشروح، وقدم أصول الإسلام تقدمة دقيقة جيدة.

ثم قرأت كتابه عن الإسلام والعلم الذي رد به على وزير خارجية فرنسا، فرأيت رجلاً عليماً بالإسلام وتاريخه وفضله على الحضارة الإنسانية، عليماً في الوقت نفسه بالنصرانية والهندوكية وتاريخهما وما يكتنفه من غيموم.

وقد ألف الكتاب في ليلة واحدة لشدة غضبه من الهجوم الفرنسي وملاه بالوثائق التي تشرف الحق وتخرى الباطل.

من من علماء المسلمين في عهده تحرك بهذه العاطفة ورد بهذا الرسوخ؟

ثم قرأت تفسيره للقرآن الكريم، ووجدت بوأكير التفسير الموضوعي للسورة فيما كتب، اهتدى إليها ذهن ملأه مستوعب، وبصر حديد في إدراك الخيوط التي تشد أجزاء السورة، كما تشد الأعصاب أجزاء الكائن الحي.

ويتمكن عند متابعة المنار أن يعرف فضل الرجل في تجلية المعنى والحكمة، ودفع الشبهات ودعم اليقين.

قال صديق : لا تنس أن الرجل - من الناحية العلمية - متهم بتجاوز أحاديث صحاح، وهو اتهام لو صح يسىء إلى مكانته! قلت : نعم، إن الذين يرفضون السنة النبوية مصدرًا للتشريع بعد القرآن الكريم أقرب إلى الكفر منهم إلى الإيمان، وإذا كان رفضهم للمتواتر والأحاديث جميعاً فهم كافرون يقيناً .. ييد أن هنا خلطًا مزعجاً ينبغي كشفه، فإن جماهير أهل العلم تعرف بالسنة جملة، ويقوم لديها بعدها من الأسباب الوجيهة ما ترد به حديثاً من مرويات الآحاد.

والذين يفعلون ذلك لا يسمون مكذبين بالنسبة، فإن ردهم لهذا الحديث إنما وقع لأنهم يستبعدونه من السنة المطهرة، لأنهم يقولون عنه: هو موضوع، أو فاقد لشرط من شروط القبول المقررة.

قال: إنك تعلم دقة الشروط التي وضعها علماء هذا الفن لتمييز الصحيح والحسن والضعيف، فهل تفهم ما ارتضوه من قواعد؟

قلت: بل أنزل وينزل غيري عندها! فهى شروط جامعة مانعة، لو نظر فيها رجل مادى لارتضاها فى ضبط الأخبار وتأصيلها.

وما حدث أن تساهلا وقع فى تطبيق هذه الشروط.

فإن حديث الثقة إذا ورد مخالفًا لمن هم أوثق وصف بالشذوذ، وإن كان سنه صحيحًا.

كيف تقع هذه المخالفة؟ إن الراوى بشر قد يخطئ الفهم أو يغلبه التسيان وهنا تجىء المقابلة بين حديث وحديث وسند وسند، ومع التحرى والاستقصاء يظهر الحق.

وقد تجىء المقابلة بين الدلالات المأخوذة من آية قرآنية، وبين الخبر المروى عن طريق الآحاد، ومن غرائب ذلك أن أبا حنيفة يبيح أن تبادر المرأة عقد زواجها بنفسها ويرد ما روی بالمنع.. لأن الله يقول :

﴿فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾<sup>(١)</sup>.

ويقول تعالى : ﴿هَتِنَكُحْ زَوْجًا غَيْرَهُ﴾<sup>(٢)</sup>.

فنسب العقد إليها، وهذا الإسناد حقيقي ولا داعى للقول بالمجاز .. إلخ .. وأغلب الفقهاء يرفض هذا المذهب لضعف الاستنتاج وإن أيده كثيرون والذى نلفت النظر إليه أن أحدا لا يرد حديثا بالهوى أو لأنه لم يعجبه، فذلك مسلك كما قلنا أقرب إلى الكفر منه إلى الإيمان.

\* \* \*

(٢) سورة البقرة : الآية ٢٣٠ .

(١) سورة البقرة : الآية ٢٣٤ .

## مع الإمام مالك :

ونتأمل في مسلك إمام فقيه محدث، هو مالك بن أنس رضي الله عنه، يرى مالك أن المدينة المنورة على عهده ورثت علم الصحابة والتابعين، وهم القرون المفضلة في هذه الأمة، وأن ما أجمع عليه أهل المدينة هو الصورة الدقيقة لسنة الرسول ﷺ، فإذا جاء حديث مخالف لما عليه العمل عند أهل المدينة تجهم له مالك، وتوقف في قبوله.

إنه وإن رواه الثقة فقد خالف الثقة، أي أنه وفق مصطلح أهل هذا الفن شاذ، ومن ثم رفض مالك النافلة قبل المغرب، ورفض تحية المسجد والإمام يخطب مع ورود أحاديث تحيز ذلك، بل تستحبه.. إن موقف مالك من هذه الروايات كموقف عمر بن الخطاب من حديث فاطمة بنت قيس في سكتي ونفقة المطلقة ثلاثة، فقد ورد الحديث - على صحته - قائلاً: لا ندع كتاب ربنا وسنة نبينا لحديث امرأة لا ندرى حفظت أو نسيت! إنه لا يرد السنة وحاشا له ذلك، إنه ينكر أن هذا الحديث سنة. قال الشيخ عبد الله كنون كبير علماء المغرب - وهو مالكي المذهب - :

( نلمح إلى رأينا في تقديم مالك لعمل أهل المدينة على الخبر الصحيح الذي يروى عن طريق الآحاد فإننا نرى أنه ذهب منه إلى وجوب النظر في متن الحديث كما ننظر إلى السندي. إن متن الحديث إذا وجد له معارض من الأصول والحقائق الثابتة المسلمة، وكان من روایة الآحاد أي لم يكن متواثراً فيعلم بالضرورة أنه من الدين، فإنه يمكن وضعه موضوع البحث، ويتوقف العمل به حتى يبيت فيه أهل العلم ).

قال: ( مما يستأنس به لهذا ما روى عن ابن المعتذل أنه قال :

سمعت إنساناً سأله ابن الماجشون: لم روitem الحديث ثم تركتموه؟ فقال: ليعلم أنا على علم تركناه ).

وهذا القول يرد على من زعم أن الإمام مالكا ترك العمل بالحديث لأنه لم يبلغه، لا، إنه بلغه، ولكن ثقته برجحان ما عنده يأبه.

إن الآحاد لا ترد الإجماع أو شبه الإجماع وهو يرى أن ما خالف إجماع أهل المدينة مرفوض.

ويرى أبو حنيفة أن حديث الآحاد يفيد الظن الراجح، فكل دلالة أقوى ترجح عليه كظاهر القرآن، والقياس القطعي.

## مع الإمام محمد عبده :

وخصوم محمد عبده يكادون يتهمونه بالزيف لأنه رفض حديث سحر الرسول ﷺ مع أنه رفضه تعلقاً بظاهر القرآن الكريم وإعلاء لقدر المصطفى .

وأخلص من هذا التطويل إلى أن اتهام الرجل برفض السنة كلها لأنها اعترض أثراً محدداً جور شديد، ومدرسة المدار شديدة الاحتراز للسنة ولكن القرآن عندها الدليل المقدم، ومن يعترض هذا؟

قال الصديق: في كلامك وجهة نظر قد تقبل، ولكن ما لا يقبل تطويق القرآن لنظريات علمية أو مفاهيم حديثة، إن تفسير الشيخ للملائكة، وللطير الأبابيل لا مساغ له!

قلت: قد يكون تطرف في تقرير المعانى من أذهان المعاصرين، ولست من يرتكبون هذا المنهج، غير أنى أتساءل: لماذا يحسب عليه ذلك ولا يحسب له تفسيره القيم النقي لأيات سورة الأحزاب في زواج بنت جحش، وتفسيره الرائع لأيات سورة الحج:

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْبَيْتِهِ فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقَى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يَحْكُمُ اللَّهُ أَيَّاتِهِ، وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾<sup>(١)</sup>.

إن الرجل دمر خرافية الغرانيق التي وجدت لها أساساً عن بعض المحدثين الكبار، وزاد عن السيرة الشريفة أو هاماً تعكر صفاءها، وبذا من أسلوبه في الاستدلال أنه استدرك على بعض المحدثين اهتماماً بهم بالسند وذهولهم عن المتن، وأنه رفض تقوية الفرع على حساب توهين الأصل.

والواقع أنه لا يرد أوهام المستشرقين، ولا يصدق مفتريات المبشررين إلا فكر على الغرار، فهل ذلك عيبه؟

صحيح أن الجانب السياسي في حياة الرجل موضع أخذ ورد وأعرف أنه كان في وضع لا يحسد عليه بين محفل غاشم وقصر خائن وليس لي دراسة مفصلة لهذا الجانب، وإنما أعلم أن دواعي التزكية والترجيح، والإهانة والتجريح طيعة لمن أراد المدح والقدح والمصير إلى الله الخبير بالنيات، وإنما عناني فقط الجانب العلمي الذي يعني المسلمين كلهم، وله بخاصر المسلمين ومستقبلهم علاقة وثيقة.

\* \* \*

(١) سورة الحج : الآية ٥٢ .

## مع جمال الدين الأفغاني :

وأذكر في سطور قلائل رأي في جمال الدين الأفغاني، لوددت أن يكون علماء الدين على صفتة في عزة النفس وشموخ الأنف والتوكيل على الله، عندما ذهب إلى الآستانة طلب منه السلطان عبد الحميد أن يدع مهاجمة شاه إيران، وأنصت جمال الدين دون أن يرد، فلما طال إلحاح السلطان عليه قال منها في الحديث : قد عفوت عنه .

وشده السلطان، وذعرت الحاشية ! قد عفوت عنه ؟ العهد بعلماء الدين أن يكونوا مدفوعين بالباب يتظرون الجدا ويشكرون الندى . فما بال هذا الرجل ينaciلى الملوك ويحاكم أخطاءهم ؟  
قال المؤرخون : ما كان جمال الدين يرى نفسه دون الخليفة .

وتذكرت وأنا أقرأ الحكاية بيتي الشريف الرضي ، وهو يعاتب الخليفة العباسى في بغداد قائلا :

مَهْلاً أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ فَإِنَّا  
فِي دُوْحَةِ الْعَلِيَاءِ لَا نَتَفَرِّقُ !  
إِلَّا الْخِلَافَةُ مِيزَتْكَ فَإِنَّنِي  
أَنَا عَاطِلٌ مِنْهَا وَأَنْتَ مَطْوِقٌ !

هل هذا السمو خلق عميل لل Mansonie كـما يقال؟ إنه خلق متوكلاً وثيق الصلة بربه ، راسخ القدم في دينه ، وما سمعت قبله ولا في عصره من كشف أحقاد الصليبية العالمية وألب الجماهير ضدها وشن الغارات شعواء على المستبددين والظلمة ، ونفع من أفنته في الشعوب الراكدة المستعبدة يحضرها على العمل لديتها ودنياها ، إن الرجل وحده كان صاحب هذا الصوت ويفظهر أن تلك كانت جريمة .

قالوا : كان متسبباً لأحد المحافل الماسونية ، ولا أتفى هذا ، وإنما أسأل : في أي كتاب إسلامي شرحت آثار الماسونية وحذر المسلمين منها قبل عصر الأفغاني ؟

إنه خدع بكلمات الإخاء والحرية والمساواة كما خدعت أمتنا اليوم في المؤسسات العالمية الكثيرة ، والمهم أنه منذ ظهر إلى أن مات عليلاً أو قتيلاً لم يؤثر عنه إلا العمل على استنهاض المسلمين وإحياء جامعتهم وحضارتهم .. وذاك حسبي من الشرف .

أذكر أن (بابا روما) الأسبق مات عقب مرض ألم به فألف طبيبه الخاص رسالة لا أدرى ما فيها عن حياته الخاصة ، فتصودرت الرسالة ، وفصل الطبيب من النقابة ، وانتهت حياته الاجتماعية ، وقد ألفت عشرات الكتب عن (نابليون) تنوه بأمجاده وتتوافق بالسكون عن غدره وشذوذه وخسته .

ال القوم إن رأوا من عظمائهم خيراً أذاعوه وإن رأوا شراً دفونه! أما نحن فمبدعون في تضخيم الآفات إن وجدت، واحتلاقتها إن لم يكن لها وجود، والنتيجة أنه لن يكون لنا تاريخ.

وقد نظرت إلى علماء الدين الذين تناولوا الألغانى بالسوء فرأيتهم يحيون فى إطار نظم تتبع الاستعمار الشرقي أو الغربى، وأنهم فى مواجهته ومواجهة سماسته خرجن بالصمت عن لا ونعم.

إن الهياين لا يجوز أن يشتموا الشجعان.

\* \* \*

### التعاون المثمر :

وأخيراً .. أريد أن اقترح تعاوناً مثمراً بين مدرستي الأثر والرأى في ثقافتنا الإسلامية، فإن استباحة أحد الفريقين لآخر وخيم العقبى على أمتنا المنكحة المحاصرة.

أذكر وأنا طالب في المرحلة الابتدائية أنى قرأت للزمخسرى هذين البيتين في شتم معارضيه من أهل السنة :

لجماعة سمواً هوا هام سنة  
وجماعة حمر لعمرى مو كفة  
قد شبھوا بخلقھ من جھلھم  
وتستروا في زعمھم (بالبلکفة)

ويظهر أن الرجل أحب أن يهين من فسقه، فتناولهم بهذا الإقذاع وهو مخطئ بلا ريب.  
ربما تحمل المسلمون إبان ملكهم العريض، ودولتهم الكبرى نتائج هذا الشطط، أما اليوم  
وهم كما قال الله في اليهود قدیماً :

﴿وقطعناهم في الأرض أئمّا ، منهم الصالحون ومنهم دون ذلك﴾ (١).

أما اليوم وهم غنائم باردة لما هب ودب فليغيروا من سلوكيهم وليرحسنوا أدبهم مع الله ومع  
أنفسهم .. فجمع الشمل أولى والتلاقي على أركان رسالتنا أهم من التخاصم على سفساف  
الأمور .

\* \* \*

(١) سورة الأعراف : الآية ١٦٨ .

## مَدْرَسَةٌ رَائِدَةٌ .. وَإِمَامٌ ضَخْمٌ

قلت لرجل يكره جمال الدين الأفغاني: ما قيمة التشكيك في انتماء جمال الدين لبلد ما؟

ليكن أفغانياً أو إيرانياً أو سودانياً! فهل يستمد الرجل شرفه من وطن ولد به! إنما يستمد عظمته من سيرته وتراثه والأصداء البعيدة التي تركها في العالم الإسلامي فأيقظته من سبات.

قال: إنه إيراني يستخفى بنحلته الشيعية وراء نسب زائف!

ومبدأ التقية عند الشيعة يتبيّح له ذلك! قلت: إن أصدقاء جمال الدين وأعداءه نقبو في أقواله وأفعاله وخطبه وكتبه فلم يروا ذرة من تشيع إلا للإسلام والسلف الصالح، ولم يروا نبرة من حماس إلا لاستعادة الحضارة الغاربة وإنعاش أمتها المسكينة.

إن نفس الرجل تساقطت أنفساً وهو يكافح الذل والجهل والذهول والتفرق وسائر العلل التي أكلت كياننا.

و ما عرف عنه تعصب لمذهب كلامي أو فقهى أو جنسى، كان الإسلام وحده شغله الشاغل حيث ولى وجهه في آسيا أو إفريقيا أو أوروبا.

قال: هذا من إتقانه لتمثيل دوره، فقلت مقاطعاً: هذا الكلام يشبه اتهام (كارل ماركس) بأنه رأسمالي تخفي وراء فلسفة صنعتها أو صنعت له كي يخدم الأغنياء وأرباب العمل. دع عنك هذا اللغو، وللننظر في عمل الرجل لا في نسبه.

عندما ظهر (الأفغاني) كانت الأمة الإسلامية تركية رجل مريض يوشك أن يلفظ روحه ويقتسم ميراثه، ولم تكن له في المحافل الدولية مهابة ولا رسالة.

استطاع أعداؤها مع امتداد عصر الإحياء أن يجتازوا البارود إلى البخار وأن يتهيئوا للكهرباء والذرة على حين جسم المسلمين على مكانتهم يبذرون الحب، ويرجسون الشمار من رب، ولا يدرؤون شيئاً قل أو كثراً عن الكون الذي يعيشون فيه.

أما ثقافتها الدينية فاجترار غريب للنزاع بين الأشاعرة والمعزلة أو قصص عقيم عن فكر السلف والخلف، ذاك في ميدان العقيدة. أما في ميدان الفقه فتشريع للفروع ودوران حولها يجعل من الحبة قبة.

وقد قرأت رسالة من مخلفات ذلك العهد الأنكى عنوانها ( صواعق من نار في الرعد على صاحب النار ) وسر هذه الغضبة المصرية أن الشيخ رشيد قال: إن صياغ المؤذنين بالصلوة على رسول الله عقب الأذان أمر محدث ومن الخير الاقتصار على الوارد.

وقاد الهجوم وقدم للرسالة الشيخ ( الدجوى ) عضو هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف.

لم تكن للثقافة الإسلامية موضوعات ذات بال، أو قضايا نفسية واجتماعية وسياسية مهمة.

ماذا يصنع رجل حكيم حاد البصر والبصرة بإزاء هذا الاختلال العقلى أو هذا الموت المادى والأدبي؟ لقد استجمع كل ما يملك من مواهب واشتبك فى صراع وحشى مع الحكماء الذين أذلوا الشعوب ومع الشعوب التى ذلت للحكام. وشرع يعرض الإسلام حركة عقل وإباء نفس، ويزخر خصائص الحضارة الإسلامية الأولى بما حوت من فكر نضير وجراة على الحياة، وقدرة على التغيير.

كانت الشورى قد ماتت مبنى ومعنى، وكان الاجتهاد قد توقف وأمسى ذكريات بائدة! كانت الطاقات الروحية والفكرية قد نفذت بين العامة والخاصة وسقط المسلمون من أعين البشر جمبيعا.

وكان على جمال الدين ومن التف حوله من الرجال أن يستأصلوا على التخلف، ويردوا الأمة إلى الصراط المستقيم.

وبديهي أن تكون الجامعة الإسلامية أساسهم فلا تعصب لجنس، وأن يكون العقل الإسلامي رائدتهم أو باعثهم فلا تعصب لمذهب أو رأى ..

وقد أحس الأفغاني بما يشيع في أجواء المسلمين المنهزمين من خرافات، وبما يصاحب اليقظة الأوروبية من باطل وهو وظلم، فأخذ يعرض الإسلام على نحو يقمع المغرورين ويستنهض المقهورين.

وقد ذكر الأستاذ الكبير عبد القادر محمود أستاذ الفلسفة الإسلامية بجامعة القاهرة ستة عناصر لمنهج جمال الدين في الإصلاح، نومي إليها باختصار لدلائلها الصادقة على فكر الرجل العظيم:

١ - فالإسلام دين التوحيد الحق ، الرافض لكل صور التعدد ، الماحي لشتي الوثنيات وتبعية المرء لغير الله .

٢ - وهو دين الكمال العقلى ، دين أولى الألباب ، والأفكار الناضجة والمزايا البشرية السوية ، فلا مكان فيه لدعاؤى جنسية وتفرقات عنصرية على نحو ما زعم ( رينان ) الفيلسوف الفرنسي الذى ناقشه جمال الدين وأوقفه عند حده .

٣- ينهض الإيمان على النظر فى الكون ، وعلى أداء العقل لوظيفته المنطقية ، والإسلام يأبى تقليد الأوائل دون وعي ، ويرى تعطيل العقل مرادفا للحيوانية .

٤ - ومنذ بدأ الإسلام والمسلم عزيز الجانب قوى بربه سيد لما حوله يفعل الخير ويدعو إليه ، ويحترم الحق ويحكم به ، ويستمد من الوحي الأعلى ، ويقيم سلطان الدولة على دعائمه . ومن ثم فهو يزدرى الأهواء والتمنيات الأجنبية ، و يجعل شريعة الله أساس الحكم في أرض الله .

٥ - والأطوار التي جدت على المجتمع الإنساني توجب على المسلمين لا ينحصروا في تقليد فقيه واحد من فقهاء الأمصار ، بل يجب العود إلى الينبوع الذي يستقى منه الكل ، أي الكتاب والسنة ، وأن يفتح باب الاجتهد للوفاء بالمصالح الدينية والمدنية التي جدت .

٦ - غالى جمال الدين الأفغانى بالخصائص الأدبية التى كرم الله بها الإنسان ، ونوه بعظمة العقل وإمكاناته على الكشف والحكم ، وأزاح العوائق التى تعترض نشاطه ، واحتقر الجمود الذى يلوذ به بعض المتدلين ، والفلسفات الانسحائية التى تشد المسلمين إلى الوراء .

ثم مضى الشيخ العبرى يهدر فى كل بلد نزل به ! ويصرخ بعد قرون من الصمت لم تشهد هذا الصنف من الدعاة الرواد ، وفي كل قطر تيممـه كان الرقاد يصـحـون ! ولم يكن جمال الدين يخشى إلا الله ، وما شغله قط مال أو جاه ، ولا عنه إلا تكسير القيود التى أذلت جماهير المسلمين .

لا أدرى أكان المتبنى يصف نفسه أو يصف جمال الدين الأفغانى حين قال :

تغرب لا مستعظاما غير نفسه  
ولا قابلا إلا خالقه حكما  
ولا سالكا إلا فؤاد عجاجة ..!  
يقولون لى: ما أنت؟ فى كل بلدة

ومع التجهم الذى قوبـلـ بهـ منـ ذـوىـ السـلـطـانـ ،ـ والمـكـاـيدـ الـتـىـ دـبـرـهاـ لـهـ الـحـاـقـدـونـ وـالـحـسـدـةـ فإنـ  
الـرـجـلـ بـقـىـ عـلـىـ وـفـائـهـ لـدـيـنـهـ وـانتـصـافـهـ لـأـمـتـهـ وـجـرـاءـتـهـ عـلـىـ العـدـىـ وـتـحـمـلـهـ لـلـآـلـامـ .

كذا أنا يا دنيا ! فإن شئت فاذهبي  
فلا عبرت بي ساعة لا تعزني

الفارق بين المتبنى والأفغاني أن الأول كان طالب إمارة يرى نفسه أحق بها من ملوك عصره، أما الثاني فكان غاضبا للإسلام، ناقما على من حرفوه وأضعفوه.

وكان يرفض بعنف شديد الفصل بين الإسلام والعقل، وبين الشورى والحكم، وبين الإنسان والحرية، وكان حاسما في ربطه بين العبادات وزكاة الروح، والتوكيل على الله والzed في أعراض الدنيا وصحبة الكبراء.

ونجح الأفغاني في تأليب الكثيرين على الاستعمار العالمي. ولا ريب أن مدرسة المنار في مصر ومدرسة بن باديس في الجزائر، ومدرسة القاسمي والكواكب في الشام ومدارس كثيرة في العالم الإسلامي كانت أثراً مباشرأ لهذه الثورة الفكرية والتربوية التي بدأها جمال الدين.

وفي هذه الأيام المهزولة من تاريخنا العلمي السياسي تتعرض سيرة جمال الدين الأفغاني لمطاعن شديدة من صنفين متبعدين جداً.

فالدكتور (لويس عوض) يصب جام غضبه على التأثير الإسلامي الحر ويصفه بكل موبقة فهو (مغامر مجاهول كافر مجنون مخاطر مغمور زنديق مخبول ملحد مأجور أفاك دساس دجال متلون ... إلخ).

وقد كتب الأستاذان (أحمد بهجت و (سامح كريم) في أهرام ٢٩ / ٨ / ١٩٨٣ تعليقات على طريقة (لويس عوض) في البحث والحكم، وبينا أن الرجل كان يرجع إلى تقارير المخابرات الدولية، ويستقى من مصادر لا تعرف بالنزاهة والصدق.

وكتب الأستاذ الكبير الدكتور (جابر قميحة) مقالاً تحت عنوان (التزوير وأمانة الكلمة) يكشف فيه أن الدكتور (لويس) في حديثه عن جمال الدين كان قاصرالبحث غائب المنهج.

والدكتور (لويس) رجل واسع الاطلاع على الثقافة الغربية، شديد الولاء لأغراضها، وأعتقد أن كرهه لجمال الدين نابع من حبه لدنيه واحترامه لدور أوروبا في احتلال الشرق الإسلامي، وتغييرها الواجب لعقله وضميره.

وقد نفس عن كسوامنه بالأسلوب الذي هاجم به جمال الدين، ومع أنه لا أتوقع أن يقول الدكتور (لويس) كلمة طيبة في جمال الدين أو في محمود شاكر إلا أنه فوجئت بهذا الضغط الشديد على زعيم من زعماء الإصلاح الإسلامي.

فلترك التيار الصليبي ورجاله وطرائقه في النيل منا! ولننظر إلى صنف آخر من الناس يحارب مجددى القرن الماضى، ويستميت فى تحريفهم.

ولست أدفع عن شخص ما وإنما أدفع عن المبادئ التي ظهر بها ما دمت أراها حقا، ولا  
بأس أن أنظر إلى الشخص نفسه لأعرف: أكان صورة حسنة لما يقول أم لا؟

وهنا أسأل: علام كان يعتمد جمال الدين في تحشيد الأمة حول دعوته؟ وماذا كان يقصد؟  
وهل للهاجمين عليه عذر في نيلهم منه؟

إن الإسلام وحده هو وجودنا المادي والأدبي، وهو العنوان المشترك بل الموضوع المشترك بين  
ماضينا ومستقبلنا، ولن نقبل أن يتبعنا حاضرنا عن الإسلام قيد أملة:

ويوجد أقوام يقدمون رباط الأسرة على رباط الدين، أو يصغون إلى نداء الدم أكثر مما  
يصنون إلى نداء العقيدة، وقد كثر في عهمنا من يهتمون بالوطنية والقومية ولا يتحركون لقرابة  
الإسلام.

وأنا من يفهمون الشرك على معناه الواسع الوارد في القرآن الكريم!  
فإذا رأيت امرأ يطوح الصلة بالله بعيدا جداً ويرجع عليها صلة أخرى من نسب أو مال، أو  
منفعة لم أستطع فهم كيف يكون موحداً. إنه أشرك بالله ( شيئاً ما).

ونحن منهبون عن إشراك أي شيء مع الله: ﴿أَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾<sup>(١)</sup>.  
ويكاد المسلمون يتغفرون على هذا المعنى وإن تباينت مصطلحاتهم في التعبير عنه.

إنما يقع الاختلاف عند التطبيق، وعندما تقع التجاوزات أو انحرافات، وإذا افترضنا حسن  
القصد قائماً بين جمهور المؤمنين، وأن حال المسلم تحمل على الصلاح أبداً فإن سبب  
الاختلاف يرجع إلى تفاوت العقول في تقدير زاوية الانحراف، أو مدى التجاوز.

إن هذا التفاوت العقلي قد يشير الدهشة والغضب.

هذا رجل يكره المذهبية! حسناً.. لكن ألا أبالغ بكافح الأفغانى ضد الشيوعية لأنهم  
أحناف! هذا جنون.

وألا أبالغ بكافح المصريين ضد الاستعمار لأنهم قبوريون، وألا أبالغ بكافح المغاربة ضد  
الصلبية لأنهم صوفيون! هذا وذاك لون من السفه لا يجوز أن يلبس ثوب الدين.

وثم أمر آخر.. إن إيقاد البغضاء بين العوام بسبب خلاف فرعى جرم كبير لا سيما بين  
أتباع دين يأجر المخطئ والمصيب.

استمعت إلى حديث عن أديب إنجليزى يكتب قصصا للأطفال كى يشوا نافرين من  
الخلافات السخيفة.

(١) سورة النساء: الآية ٣٦ بلفظ: ﴿وَاعْبُدُوا . . .﴾.

قال الأديب لأطفاله: إن نزاعاً نشب بين أهل مدينة كذا: هل تؤكل البيضة من أحد طرفيها المديبين، أم من وسطها العريض، وتتألف حزبان أو مذهبان كل يدعوا لرأيه، واستفحـل التزاع فصار حرباً انهزم فيها أحد الفريقين، فالتجأ إلى مدينة أخرى واستعان بأهلها ليتتصر على خصمه، ونشـب حرب عامة بين المدينتين .. إلخ.

قلت: ما أحوج الدهماء في بلاد الإسلام إلى سماع هذا الدرس.

على أية حال .. إن المصلحين الكبار يتـرـفـون عـمـا يـشـغـلـ العـامـةـ وأـشـبـاهـهـمـ منـ قـضـائـاـ .  
وـهـمـ يـتـجـهـونـ إـلـىـ الإـلـاصـاحـ مـنـ الـمـنـبـعـ لاـ مـنـ الـمـصـبـ .. وـهـذـاـ مـاـ فـعـلـهـ جـمـالـ الدـيـنـ، وـمـنـ سـارـ تـحـتـ رـايـتـهـ .

إنـهـ نـظـرـ فـيـ أـحـوـالـ الـمـسـلـمـيـنـ عـلـىـ اـخـتـلـافـ الـعـصـورـ، وـعـرـفـ الدـاءـ وـبـدـأـ الـعـمـلـ .

وـكـانـ الرـجـلـ يـتـمـلـكـهـ إـحـسـاسـ لـأـرـيبـ فـيـ صـدـقـهـ، أـنـ الـفـكـرـ الـإـسـلـامـيـ مـتـخـلـفـ عـنـ الـفـكـرـ الـعـالـمـيـ مـسـافـةـ طـوـيـلـةـ! بـلـ مـتـخـلـفـ عـنـ الـإـسـلـامـ نـفـسـهـ وـتـارـيـخـهـ الـبـعـيدـ .

أـتـرـىـ جـمـالـ الدـيـنـ كـانـ وـاهـمـاـ فـيـ هـذـاـ الشـعـورـ؟ كـلاـ، إـنـ هـذـاـ الشـعـورـ لـاـ يـزالـ يـتـمـلـكـنـاـ بـعـدـ مـائـةـ عـامـ مـنـ وـفـاةـ الرـجـلـ، فـإـنـ الضـغـطـ عـلـىـ أـمـتـنـاـ شـدـيـدـ كـيـمـاـ تـبـقـيـ فـيـ الرـغـامـ، وـلـقـدـ اـجـتـمـعـ عـلـيـهـاـ الـخـصـومـ مـنـ كـلـ مـلـةـ وـبـقـيـتـ مـتـفـرـقـةـ الـهـوـيـ مـتـنـاـحـرـةـ عـلـىـ الـهـبـاءـ .

وـقـدـ قـيلـ: إـنـ الـفـسـادـ يـبـهـيـطـ مـنـ أـعـلـىـ إـلـىـ أـسـفـلـ وـإـنـ الـإـلـاصـاحـ يـصـعدـ مـنـ أـسـفـلـ إـلـىـ أـعـلـىـ،  
وـقـدـ حـاـوـلـ جـمـالـ الدـيـنـ أـنـ يـعـمـلـ بـالـمـبـدـأـيـنـ مـعـاـ فـحـاـوـلـ إـسـدـاءـ النـصـحـ إـلـىـ الـحـكـامـ، وـتـعـرـيـفـهـمـ  
أـنـهـمـ أـجـرـاءـ لـلـشـعـوبـ وـمـلـزـمـونـ بـالـشـورـىـ، كـمـاـ حـاـوـلـ اـسـتـحـيـاءـ الـأـمـةـ الـهـامـدـةـ وـتـبـدـيـدـ الـخـمـولـ  
الـعـلـمـيـ وـالـخـلـقـيـ الـذـىـ رـانـ عـلـيـهـاـ، وـأـلـغـىـ وـجـودـيـهـاـ الـأـدـبـيـ وـالـمـادـيـ فـيـ السـبـاقـ الـعـالـمـيـ .

وـكـانـ إـيمـانـهـ عـمـيقـاـ بـقـدرـةـ الـإـسـلـامـ عـلـىـ اـسـتـئـنـافـ رـسـالـتـهـ وـتـجـدـيدـ حـضـارـتـهـ .

وـعـنـدـمـاـ أـصـدـرـ هوـ وـصـاحـبـهـ مـحـمـدـ عـبـدـهـ مـجـلـةـ الـعـرـوـةـ الـوـثـقـىـ لـمـ يـكـنـ صـحـافـياـ مـهـمـوـمـاـ بـالـطـبـعـ  
وـالـنـشـرـ! كـلاـ، لـقـدـ مـهـدـ لـذـلـكـ بـتـأـلـيفـ جـمـاعـاتـ أـوـ شـعـبـ تـسـوـاـصـىـ بـنـصـرـةـ الـإـسـلـامـ وـتـقـسـمـ  
أـلـيـمـانـ الـمـغـلـظـةـ عـلـىـ جـعـلـ الـوـلـاءـ لـهـ فـوـقـ الـوـلـاءـ لـلـأـبـوـةـ وـالـأـمـوـمـةـ، وـتـتـجـمـعـ عـلـىـ مـدارـسـ الـمـجـلـةـ  
كـىـ تـضـعـ أـسـسـ الـجـامـعـةـ الـإـسـلـامـيـةـ الـجـدـيـدـةـ وـتـعـيـدـ الـعـافـيـةـ لـلـكـيـانـ الـمـرـيـضـ .

وـقـدـ أـصـدـرـهـاـ فـيـ بـارـيسـ! وـالـغـرـيـبـ أـنـ عـوـاصـمـ الـغـرـبـ لـاـ تـزـالـ إـلـىـ يـوـمـ النـاسـ هـذـاـ الـمـكـانـ  
الـذـىـ تـصـدـرـ مـنـهـ صـحـفـ إـسـلـامـيـةـ قـوـيـةـ .

أـمـاـ يـدـرـسـ أـوـلـوـ الـأـلـبـابـ هـذـهـ الـظـاهـرـةـ قـبـلـ أـنـ يـتـهـمـوـاـ بـالـإـلـاحـدـ الـرـجـلـ الـذـىـ رـدـعـلـىـ الـدـهـرـيـنـ?  
وـبـالـفـوـضـىـ الـرـجـلـ الـذـىـ أـرـادـ إـلـغـاءـ الـقـومـيـاتـ الـضـيـقةـ أـوـ الـوـاسـعـةـ لـيـقـيـمـ عـلـىـ أـنـقـاضـهـ الـوـحـدةـ  
الـإـسـلـامـيـةـ؟

إن الجريمة الأولى والأخيرة لجمال الدين الأفغاني أنه اكتشف الروح الصليبية في الاستعمار الغربي وحذر منها، وبته إلى أن قلب بطرس الناسك لا يزال يخفق في صدور الساسة الأوروبيين.

والجريمة التي تسبّعها أنه قدّم إسلاماً بلا مذاهب مفرقة، وداس بكبرياء ما انشغل به جلة علماء الدين من فروع الفقه وببحوث اللاهوت.

وطبيعي أن تنطلق الأبواق لتطعن في شرف الرجل وعلمه، وقد تكون هذه الأبواق خادعة، أو مخدوعة! ييد أن الاستماع إليها هزيمة إسلامية شائنة، ونصر مؤزر للصليبية الغازية وللسلطات العفنة التي عاشت وتعيش في كنفها.

وأوجه النصح إلى المسلمين المعاصرین بأن يستبینوا أمرین كانوا من أهم ما دعا إليه جمال الدين وتلميذه العظيم محمد عبده.

أولهما: أن دراسة العلوم الحديثة واجب إسلامي أول، وأن أي عقل نظيف يدرك أن هذه الدراسة امتداد محتوم لحديث القرآن الكريم عن الكون، وأن نتائج الجهد العقلية الذكية دعم للإيمان الصحيح، ودمغ للإلحاد.

وعلماء الدين الذين يتبعدون عن هذه الدراسات عمداً هم أنصاف أميين، وربما أساءوا إلى الإسلام من حيث يبغون الإحسان إليه.

وقد أشرنا في كتابنا الأخرى إلى أن جهاز الجهاد الإسلامي سوف يتوقف كل التوقف بالجهل في هذه الميادين، بل إن العقل الإسلامي نفسه سوف يضار من هذا القصور.

والحق أن دراسة هذه العلوم أولى من التوفّر على تفاصيل فقهية ما كان يعرفها الصحابة رضوان الله عليهم! بل أولى من الخوض في بحوث لاهوتية وجدل كلامي لو خاض فيه سلفنا الأول ما قامت لهم دولة ولا شمتت لهم حضارة.

أما الأمر الثاني فهو حسن معرفتنا لأنفسنا، أو بتعبير دقيق، التفريق بين دين الله وبين عملنا به وله في الماضي والحاضر.

دين الله مضبوط في الكتاب والسنة، ومنهما تستمد الأحكام.

أما التاريخ الإسلامي، في الماضي والحاضر، فليس مصدراً للتشريع، ولا مؤشراً على الحلال والحرام! وأخطاء السلاطين أكثر من صوابهم، وعوج التقاليد أكثر من استقامتها.

وعندما ينهض مصلح - فيغضب على تخلفنا، ويحاكمنا إلى كتاب ربنا وسنة نبينا، ويلفتنا إلى سيرة القرون الخيرة الأولى، ويدركنا بأمجاد حققناها لأسباب وقدرناها لأسباب فلا يجوز أن ننهش عرضه وننال منه.

لماذا بقيت بريه سيناء وشطوط الخليج مراعي للأغنام حتى جاء غيرنا فاستخرج منها النفط وأفاض منها الخير؟

آباؤنا الأوائل علموا أوروبا النظافة وإنشاء المدن المضاءة، والشوارع الممهدة للمشاة والركبان.

وكان ذلك باسم الإسلام ومن الأصطباغ بحقائقه.

فهل الإسلام - أم تخلفنا العقلى - سبب هبوط الاستعمار علينا واستخراجه دفائنا؟

إن بينما من لا يزال يشتتم الرجال الذين نشطونا للدراسات الحديثة وقالوا لنا: لابد من دراسة الفيزياء والكيمياء وعلوم الأحياء ولابد من الدراسات الإنسانية والكونية والفلكلورية.

ولماذا يشتمونهم؟ لأنهم ينقلون الضوابط الحديثة للشوري (!) ويخاصمون الحكم الفردى؟ لأنهم يرفضون أن تؤخذ صورة الإسلام من تطبيقات القرون المنحطة ويرجعون بنا إلى المتع الأول؟

ما يؤلمنى أن أرى بعض (المتدينين) يحب الهجاء أكثر مما يحب الثناء ويسارع إلى خطأ ليفضحه أكثر مما يسارع إلى جميل ليمدحه.. وهذا البعض مستهتر بتجريح الكبار وغمط فضلهم.

وقد تلاقى هذا البعض مع الدكتور (لويس عوض) فى التهجم على جمال الدين الأفغاني.

والدكتور (لويس) يرى أن (يعقوب حنا) الذى خان مصر وانضم إلى الحملة الفرنسية هو زعيم قومى عظيم القدر (!) وأن جمال الدين موقف الشرق الإسلامى فى العصر الحديث جاسوس ملحد (!).

وكما قلت .. لا عجب فى موقف الدكتور، وإنما العجب فى موقف الذين تلاقوا معه فى ضرب رجل الإسلام! والجنون فنون.

\* \* \*

## أَمَا ترَكْدُهُ زَوْجُهُ ؟

أتَرددَ عَلَى تَفْسِيرِ الْمَنَارِ بَيْنَ الْحَيْنَ وَالْحَيْنِ لَا تَعْلَمُ مِنْهُ مَا لَمْ أَكُنْ أَعْلَمُ وَهُوَ فِي نَظَرِي  
مُوسَوِّعَةً ثَقَافِيَّةً مُوَارَّةً بِالْأَبْحَاثِ الَّتِي تَشْمَلُ الدِّينَ كُلَّهُ .

وَالشِّيخُ رَشِيدُ، وَأَسْتَادُهُ مُحَمَّدُ عَبْدُهُ، وَزَعِيمُهُ جَمَالُ الدِّينِ مِنْ أَعْمَدَاتِ الْيَقِظَةِ الإِسْلَامِيَّةِ فِي  
الْعَصْرِ الْحَدِيثِ . وَلَكُنْهُمْ وَمِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ دُونِهِمْ مِنَ الْمُفَكِّرِينَ الْإِسْلَامِيِّينَ مَا رَزَقُوا الْعَصْمَةَ وَلَا  
زَعَمَتْ لَهُمْ يَوْمًا .

وَمَنْ مِنْ أَئْمَانَا الْقَدَامِيِّ وَالْمَحْدُثِينَ أَصَابَ فَلَمْ يَخْطُئُ، وَمَضَى فَلَمْ يَعْثُرْ؟  
وَهُلْ وَظَيَّفْنَا أَنْ نُمْضِغَ الْأَخْطَاءَ، وَنَتَبَعَ الْعَثَرَاتَ وَنَتَعَامِلُ عَنِ الْحَسَنَاتِ وَنَشْتَمُ الْقَمَرَ لَأَنَّهُ  
كَثِيرًا مَا يَقُولُ فِي الْمَحَاقِّ؟

قَالَ لِي صَدِيقٌ يَعْمَلُ مُفْتَشًا لِلْوَعْظِ وَالْإِرْشَادِ بِالْقَاهِرَةِ: إِنَّهُ ذَهَبَ لِلْلَّقَاءِ مُحَاذِرَةً عَنْ أَحْمَدَ  
بْنِ حَنْبَلَ بِنَادِ جَمَاعَةٍ تَنَسَّبُ إِلَيْهِ السَّنَةِ، وَبَعْدَ أَنْ أَتَمَّ كَلَامَهُ قَامَ مُتَحَدِّثٌ آخَرُ لِيَلْقَى مُحَاذِرَةً  
مُوْضِوِّعَهَا (أَبُو حَامِدُ الْغَزَالِيُّ الْكَافِرُ) (!).

وَفَرَزَتْ لِشَنَاعَةِ التَّهْمَةِ الْمُوجَهَةِ إِلَيْهِ إِمَامُ ضَخْمٍ مِنْ قَادِهِ الْفَكْرِ الْإِسْلَامِيِّ، لَقَدْ كَانَ أَبُو  
حَامِدَ عَالِمًا أَدِيبًا، وَفَقِيهًا أَصْوَلِيَا، وَمَرْبِيَا فِي لِسُوفَا.

وَهُوَ أَذْكَرُ مِنْ أَرْسَطُو وَأَفْلَاطُونَ وَسَقِراطَ الَّذِينَ تَشْمَخُ بِهِمُ الْيُونَانُ وَتَعْزِزُ بِهِمُ أُورُوبَا .  
لِمَا يَقُولُ امْرُؤٌ بِتَكْفِيرِهِ؟ وَإِذَا كَانَ لِلرَّجُلِ أَخْطَاءٌ فِي الْأَحَادِيثِ النَّبُوَّيَّةِ فَقَدْ اسْتَدْرَكَتْ عَلَيْهِ  
مِنْ أَصْحَابِ هَذَا الْفَنِ لِيَتَسَرَّ بَعْدَ ذَلِكَ الْاِنْتِفَاعِ بِعِلْمِهِ الْغَزِيرِ .

يَوْمَ طَعَتِ الْفَلَسُوفَةِ الْيُونَانِيَّةِ عَلَى الْعُقْلِ الْإِسْلَامِيِّ اجْتَاحَهَا أَبُو حَامِدُ بِكِتَابِهِ ( تَهَافُتُ  
الْفَلَسُوفَةِ ) لِيَعِيدَ إِلَى الْأَصْوَلِ الْإِسْلَامِيِّ مَكَانَتِهَا .

وَيَوْمَ اسْتَهَلَكَ التَّرْفُ أَمْتَنَا، حُكُومَاتٍ وَشَعُوبًا، وَأَدْهَلَهَا عَنْ رِسَالَتِهَا الْكَبْرِيِّ عَمَلٌ عَلَى  
( إِحْيَا عِلْمَ الدِّينِ ) .

هذه العلوم كانت تختصر، وكان المسلمين قد فقدوا جدارتهم بالحياة فعندما هجم الصليبيون على الشام، واستباحوا بيت المقدس لم يكن في مواجهتهم أحد.

إن هؤلاء الصليبيين الزاحفين لو قاومهم جيش من الكلاب لهزمهم فقد كانوا يجرون أقدامهم جرا من الإعياء والمجاعة ولكنهم لم يجدوا أمامهم أحداً ! أين كانوا؟

وجهد الغزالي في الإحياء مشوب، وقد وقع في أخطاء شتى بيد أن الكتاب من أخضب المؤلفات في شرح آفات النفوس، وتقويم الطياع البشرية، واقتیاد البشر إلى ربهم تبارك اسمه، فهل جزء الرجل بعد ذلك أن يتهم بالكفر؟

إن المسارعة في التكفير دأب الرعاع والحمقى! وهناك علماء مبررون في ميدان ومقصرون في ميدان آخر يعطون أنفسهم حق إصدار أحكام علمية وتاريخية في كلا الميدانين، وهم يعينون الجهلة على تكوين أفكار منحرفة ضد رجال أبriاء.

ولو اتجهنا إلى البناء بدل الهدم، وإلى الإنصاف بدل الحيف لكننا أهدى سبيلاً.

أذكر أنه جمعتني أيام طيبة بالملغفور له الدكتور محمد محمد حسين، وهو رجل خبير بالتيارات الأدبية الحديثة، وله غيره مشكورة على الإسلام، وأكن له في نفسي احتراماً كثيراً، سمعت منه كلاماً لم أتجاوز معه.

قال: إن شعار الحرية والإخاء والمساواة اختراع يهودي! وإن اليهود هم صانعوا الثورة الفرنسية عن طريق محالفهم الماسونية، وإن النظام الجمهوري نفسه يكاد يكون من صنع اليهود، وهؤلاء اليهود المكررة من وراء الثورة الشيوعية في روسيا سنة ١٩١٧

قلت في نفسي: ولعلهم كذلك صانعوا هيئة الأمم المتحدة، ما أحقهم بالحياة إذا كانوا - مع قلتهم - بهذا الحجم الضخم، وبذلك الأثر العميق.

واستطرد الحديث ليتناول مبدأ (الأمة مصدر السلطة) وكيف أنه مبدأ غير إسلامي، وتحدث الرجل عن جمال الدين ومحمد عبده حديثا مليئا بالسخط والزراية، وقال: إنهم ماسونيان.

قلت: أحب أن أرجئ الحديث عن الأشخاص، وأكترث بالحديث عن المبادئ، ليكن فلان شيطانا رجينا أو ملاكا كريما فذاك يعنيه عند ربه، وما تنفعه شهادتي له إذا كنت مخدوعا فيه.

إذا كان شعار الحرية والإخاء والمساواة من صنع عباد الشيطان فماذا صنع عباد الرحمن؟

وإلى أين تتجه الطبقات التي تشعر بالعبودية والنبذ والظلم؟

يا صديقى .. إن الشعار عظيم، قل : إن اليهود يتاجرون به، أما أن تعلن عليه حربا باسم الإسلام فلا، ولا .. لا تظلم الإسلام ..

وقضية أن الأمة مصدر السلطات لا تعنى أكثر من وضع حد للحق الإلهي فى الحكم الذى زعمه ملوك أوروبا لأنفسهم، أى أنه لا حق لأبى بكر فى الخلافة لو لم تختره الأمة، اختياراً عما عن رغبتها الحرة وسلطانها فى التقرير والإبعاد.

قال: المبدأ أوسع من ذلك فهو يعطى الأمة حق التشريع، والتشريع لله وحده.

قلت : صيحة ( لا حكم إلا لله ) معروفة فى تاريخنا .

ونحن المسلمين نؤمن بأن نصوص الكتاب والسنة واجبة التطبيق ومعترضها ينسلخ عن الدين، ودائرة النص محدودة الأبعاد، ومن ثم قام القياس والاستنباط والاستحسان، وقام النظر الحر فى شئون الدنيا، واستطاع المسلمون بالإرشاد الإلهي أن يشرعوا لأنفسهم على امتداد الزمان والمكان .

ولا مجال للعب بالألفاظ كما فعل الخوارج .

ولا مساغ لدعم الاستبداد السياسى وتقويض بنيان الأمة بتلبيس المعانى وتحريف الكلم عن مواضعه .

وما أقوله هو ما كان يدعو إليه جمال الدين ومحمد عبده وهو علة ما لاقيا من عنت.

وفهم بعض السامعين من هذا أى أثر نمط الحياة الغربية، وهو ما اتهم به الرجال، فرأيت أن أشرح الموضوع بقليل من التفصيل .

إن هوى مع الإسلام وحده، والميل إلى الشرق كالميل إلى الغرب انحراف عن الصراط المستقيم، وتقاليد العرب فى أمر ما ليس صورة الوحي الأعلى .

قد تجلس إلى مائدة عربية، فيها جفنة الأرض يجللها خروف غليظ الـلـيـة مـدـيـدـ القـامـةـ، وقد تجلس إلى مائدة غربية عليها عدة أطباق فيها قطع من اللحوم وبعض الحبوب والبقول .

لـكـ أـنـ تـعـجـبـ بـهـذـاـ النـظـامـ أـوـ ذـاكـ، فـمـاـ يـنـقـصـ هـذـاـ إـيمـاـنـاـ وـلـاـ يـزـيدـ .

ولـكـ أـنـ تـبـتـدـعـ فـيـ نـظـامـ الـمـائـدـةـ مـاـ تـرـاهـ أـذـنـىـ إـلـىـ طـبـعـكـ!ـ الـهـمـ (ـسـمـ اللـهـ،ـ وـكـلـ بـيـمـيـنـكـ،ـ وـكـلـ مـاـ يـلـيـكـ)ـ .

إن المائدة السياسية، أو الاجتماعية التى تجلس إليها، لا يحكمها شكل، وإنما يحكمها مبدأ، ومن حقى أن أرفض تقاليد كثيرة لا نسب لها ما دمت متقيدا بالإسلام وهديه .

وأصراح بما عندي! إن أثقالا رهيبة من التقاليد العربية في شتى الميادين تحكمنا باسم الإسلام، والإسلام لا يعرفها.

على حين تسود أقطار الغرب في الميدان السياسي خاصة تقاليد أقرب إلى ديننا وإن كان القوم لا ينسبونها إلى هذا الدين! من يدرى لعلهم يستريحون إلى الإسلام وإلى نبيه العظيم لو عرفوا هذه القرابة المعنوية.

إنني أرفض، بل أزدرى، صياغاً أبله ضد مبادئ هي من صميم الفطرة، ومن غايات الإسلام الاجتماعية، لا لشيء إلا لأنها غير ما نألف في عاداتنا وتاريخنا، أعني عادات أمتنا إبان هزائمها الثقافية والسياسية وما حواه تاريخها الأخير من تخلف وضياع.

وقد كان الإمامان العظيمان جمال الدين الأفغاني، ومحمد عبده يسعian لتجليّة حقائق الإسلام، ونفض ما علاها من غبار! ويتنكران للتقاليد الدخيلة عليه أو التي تستمد حق البقاء من التصاقها به.

ولما كان لهذه التقاليد سدنة يفيدون منها وبينون وجاهتهم على حياطتها، فقد انطلقا يصيّحون في كل فج مهددين بالويل والثبور وعظام الأمور، ويعلم الله أن هؤلاء الصائحين إما صديق جاهل بالإسلام، وإما عدو مضل مبين.

وهنا سائل: أمن خدمة الإسلام الانتساب إلى الماسونية؟

وقلت: إنني أكره هذا العمل، وهو خطأ بولغ في تضخيمه! والماسونية نحلة ما كان أحد يدرى خبایاها، كانت تخادع بشعارات الحرية والإخاء والمساواة، فلما دخلها جمال الدين وأحس أن أعضاءها مزورون شن عليهم الحرب وفض محفلهم وأسس محفلا آخر يقول فيه ما يريد.

ولو أنني دخلت حانة للخمر وجلست على إحدى موائدها لأعكر صفو الشاربين وأذم إليهم السموم التي يتناولونها، وأصف لهم مساخرهم في غيبوتهم، ما كنت ملوما.

والدول الإسلامية الآن تتسمى إلى هيئة الأمم المتحدة، وتحرص على البقاء فيها - وهي ماسونية كبيرة إن صح التعبير - وليس ذلك عيبا، إنما العيب أنها نسيت حقوق الإسلام عليها ولم يكن حديتها في هذه الهيئة ترجمانا لأهداف الإنسانية الرفيعة، ودافعا باسمه عن المظلومين وما أكثرهم في ظلال هذه الحضارة.

إن عالمية الإسلام تفرض علينا أن ننساج بين الناس ونغشى مجتمعهم الشعبية والرسمية، ولكن ( عالمية الإسلام ) كلمة يلوّكها المسلمون ولا يحسون تبعاتها.

ومن الذى يقدر على حمل هذه التبعات؟ أعنى لا يبصر من حقائق دينه شيئاً طائلاً؟ كان ربى بن عامر البدوى أبصار بغايات الإسلام من شيوخ كبار فى عصرنا عندما قال للفرس: جئنا نخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده.

لقد أبصر علل القوم وصاح ملوباً لهم بالدواء.

الأوروبي المستثير المتحضر فى أوروبا متبرم بما ورث من عقائد، ويريد أن يعب من ينبوع التوحيد الخالص الذى يتفجر فى ديننا، وهو يسأل عن تعاليم هذا الدين فماذا يسمع؟ لا يسمع إلا ما يصدّه ويرده.

هذا يقول له: الشورى لا تقييد الحكم الفردى ولمن شاء أن يستبد بالأمة وعليها الصبر.

وهذا يقول له: يتكون المال عند من صادفه الحظ دون حرج فإن الله يريد أن يجعله دولة بين الأغنياء منكم.

وهذا يقول له: العقل أعمى والتعويل على الشرع، أو الدنيا ضرة الآخرة ولا يمكن الجمع بينهما! أو الحديث الضعيف مقدم على القياس.

وهذا يقول له: المرأة لا تخرج من البيت إلا إلى الزوج أو القبر ولا يصح أن تلّى منصباً ما. فلو كان فى إنجلترا لقال للإنجليز: اعزّلوا ملكتكم واطردوا رئيسة وزارتكم لكي يمكن قبولكم فى الإسلام.

وعنده أن سليمان عليه السلام كان مخططاً عندما أقر وضع ملكة سبا، وطلب منها أن تعتنق الإسلام.

إن الرجال الثلاثة: جمال الدين ومحمد عبده ومحمد رشيد رضا هم قادة الفكر الوعى الذكى فى القرن الأخير.

والنقيق العالى الذى يشور ضدّهم هو من أشخاص علمهم بالإسلام سطحى ودفعهم عنه دفاع الدببة التى قتلت صاحبها.

إن صاحب المنار استوعب مذهب المفسرين، من تفسير بالأثر إلى تفسير فقهى، إلى تفسير كلامى، ومن المختصرات إلى المبسطات، ثم ضم إلى ذلك علماً بأراء المذاهب الفقهية الكثيرة، إلى تقييدات الأصوليين الذين نبغوا في شتى العصور، إلى ما جد في العالم الإسلامي بعد احتكاكه بالمجتمعات الحديثة.

وقد روى أن أستاذه الشيخ محمد عبد طالع خمسة وعشرين تفسيراً ليستريح إلى معنى آية من آيات الأحكام، اضطربت فيها الأقوال.

وكان الرجل صاحب فكر متميز ومقوله مدعاومة في هذه المعامن العلمية، فما غره بريق، ولا هالته كثرة، وكان بصيراً بعلل الضعف التي انتابتنا، وداخل الشيطان في حياتنا، وكان عميق الشوق إلى إحياء العقل الإسلامي والعودة به إلى نقاء السلف الأول.

والذى أراه أن مدرسة المنار هي المهد الأوحد للصحوة الإسلامية الحاضرة، وعلى الذين يرفعون القواعد من هذا المهد أن يتتجنبوا بعض الهنات التي فات فيها الصواب إمامنا الكبير، فما نزعم عصمة له أو لغيره.

قال لي الأستاذ حسن البنا عليه الرضوان: إنه تناقش مع الشيخ رشيد في إحدى القضايا الفقهية، واتسعت مسافة الخلاف بينهما، ولم يصلا إلى وفاق.

ثم رأيت الأستاذ البنا يصدر صحيفة الشهاب، ويبدأ فيها بباب التفسير، فإذا هو يستفتح بسورة الرعد! قلت له: لم هذا البدء؟ قال: من حيث انتهى الشيخ الكبير محمد رشيد رضا.

قلت في نفسي: لا يعرف الرجال إلا الرجال.

ثم جاء في هذه الأيام غلمان في ميدان المعرفة يريدون الاستطالة في أغراض الأئمة. ويستحيل أن يهدى إلى الحق من يحرم أخلاق الإيمان، أعني من همته البحث عن العيوب ورجم الناس بها.

إن رب العالمين تبارك وتعالى جعل في حسابه كفتين، واحدة للحسنات وأخرى للسيئات! وهؤلاء لا يعرفون إلا كفة واحدة تجسم فيها الشرور، صحيحة أو منحولة.

وهل قتل الخلفاء الراشدون إلا بهذا المنطق الكافر؟ وهل جأر الأبراء من قديم بالشكاة إلا من أناس ..

أن يسمعوا ريبة طاروا بها فرحا  
عنى. وما سمعوا من صالح دفنوا !  
لبيست الخلتان الجهل والجن !

والمتدينون المصابون بهذه الآفات لا تنفع لهم حركة، ولا تنزل عليهم رحمة، لأنه لا  
كرامة إلا من أتى الله بقلب سليم.

وسمعت من هؤلاء أن الشيخ محمد عبد اتصل بالإنجليز وتعاون معهم، فقلت: إن كانت علاقته بالقوم من محبة لهم وولاء فقد ارتد عن دينه وحطط عمله، فهل كان ماضى الرجل  
ومستقبله يرشحانه لهذه التهمة؟

إن الشيخ محمد عبده سهر فى الرد على وزير الخارجية الفرنسية ( مسيو هانوت ) عندما هاجم الإسلام، فأتم كتابه ( الإسلام والعلم ) فى ليلة واحدة، حرمه الحماس الرقاد، فلم يسترح إلا بعدما جلا الحق.

أين كان الشيوخ الحاقدون على الشيخ يومئذ؟ كانوا بين عاجز وجبان.

وعاد الرجل إلى القاهرة بعد فشل الثورة العربية واحتلال الإنجليز لمصر.

وكان الخديوى قد أصدر أحكاماً بإعدام وتشريد قادة الثورة، بيد أن الإنجليز حفروا هذه الأحكام، واستبدلوا بها النفي لمدة متفاوتة.

فلما رجع محمد عبده وجد واقعاً مرا، القصر المائن والمحتل الكافر.

ومن أيسر الأمور على رجل مهزوم أن يفر إلى بيته وينسحب من الحياة العامة، ولكن البطولة ليست في هذا الفرار السهل، لقد آثر الطريق الطويل طريق التربية ورفع المستويات النفسية والفكرية.

ويفرض عليه ذلك السعي لإصلاح الأزهر، وترقية اللغة والأدب والتدريس المتصل لعرض حقائق الدين وإنارة الطريق أمام التائبين، لقد فشلت الثورة العسكرية فليتخد أسلوباً آخر.

وهو أمام خيارين أحدهما مر، كيف يتلقى الإنجليز، وكيف يتلقى القصر؟

وكان محمد عبده شديد الاحتقار للعائلة الملكية، ويرى أنها أسرة وضعية باعت دينها وعرضها في سبيل الجاه الزائل.. وقد وصف كبيرها محمد على باشا فقال من حديث طويل: أخذ يقرب الأسافل كأنما يحن إلى عرق فيه.

ولما اتجه إلى إصلاح الأزهر وجد مقاومة هائلة من شيوخه الذين يرون إدخال العلوم الحديثة كفراً! ويرون استبقاء الحصر القديمة، لأن أقدام الشيوخ المباركين وقفت عليهما.

وقد ذكرت في حديث سابق أن عدة جماعات كانت تقام للصلوة الواحدة بأعداد المذاهب الفقهية، وكان الفكر الإسلامي في غيوبه لا تشبهها إلا غيوبه الأدب العربي.

لقد استمات الشيخ المصلح في عمل شيء للإسلام فتحايل على سطوة الإنجليز، وعلى جمود الشيوخ، وعلى خصومة القصر، وعندما مرض مرضه الأخير ترجم عن آلامه النفسية بقوله:

أبل، أم التافت عليه المآتم !  
أحذر أن تقضي عليه العمائم !

ولست أبالى أن يقال محمد  
ولكن دينا قد أردت صلاحه

ولم يكن غريباً أن يتهم محمد عبده بالكفر، وإنكار كرامات الأولياء، والخروج على آراء المفهوم، بل إنهم بترك الصلاة، وأحسبيه كان سببهم بأمور أخرى لو كان في ريعان الشباب.

ومع ذلك، فقد مضى الرجل في طريقه بقوة، ونشأ عن حركته ازدهار علمي وأدبي وسياسي نقل الأمة الإسلامية إلى طور آخر من أطوار الحياة والكفاح لم تشهده من ألف عام.

وما أحسب أن مدرسة المنار، ثم مدرسة محمد فريد وجدى، والعقاد، والحضرى، وأبى زهرة، ومحمود شلتوت، والمدنى، وغيرهم من الإسلاميين والملايين العظيم فى الشعر والثر الذى تدافع سيله فى الأيام الماضية وارتقت به اللغة العربية ارتفاعاً ما أحسب أن ذلك كان سبباً لولا حركة محمد عبده وأستاذه جمال الدين.

أكان الاستعمار الصليبي أو الشيوعى يتراك هذا السيل إلى مدها؟ إن شتم جمال الدين، ومحمد عبده، ورشيد رضا، لا يعنينا لو كان تجريحاً شخصياً، إنه محاولة للقضاء على نهضة أمة ورسالة دين؟

ماذا قلت؟ لماذا لا يعنينى تجريح رجالنا والنيل من مكانتهم؟ هذا خطأ كبير.

إن الجهد المجنونة التى تستبيح قادتنا وكبراءنا في ميدان العلم والأدب والسياسة لها غاية يجب فضحها، والتحذير من مغبتها، إنها تريد القضاء على تاريخ أمم، وعندما تكون أمم بلا تاريخ، فلن تكون أمم، ما قيمة أمم ليس لها رجال؟ وما قيمة دين لم يصنع رجالاً على تراخي العصور؟

إنه لابد من استنقاذ تراثنا من أيدي المسعورين والهدامين، والواقفين على مبعدة ينبحون القوافل المارة.

\* \* \*

## شائعات في ميدان العلم

ذكرالأستاذ ( حفني ناصف ) فى كتابه تاريخ الأدب أن قبائل العرب كانت تتفاوت فى جودة الخط ودقة الإملاء - على عهد النبوة - قال : ( وكانت ثقيف أربع أهل الحجاز فى الكتابة ! كما أن هذيلا كانت من أربعهم فى الفصاحة ).

ولذلك لما عرضت المصاحف على ( عثمان بن عفان ) رضى الله عنه بعد كتابتها ، ووجد فى رسماها بعض شذوذ عما يقتضيه القياس كزيادة الألف فى قوله تعالى :

﴿ لا أذبحنَه ﴾<sup>(١)</sup>.

وقوله : ﴿ ولا أ وضعوا خلالكم ببغونكم الفتنة ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقواعد الإملاء تقضى بكتابه الكلمتين هكذا : « لاذبحنَه » « ولا وضعوا »<sup>(٣)</sup>.

لما رأى عثمان ذلك قال : لو كان الكاتب من ثقيف والمملى من هذيل لم توجد هذه الحروف الزائدة !

فارتبك الكتبة فى تدارك ذلك ، فقال عثمان : اتركوها فإن العرب ستقيمها بأسنتها.

والألفات الزائدة فيما نقلنا ، وتشبهها واوات زائدة مثل : ﴿ سأوريكم دار الفاسقين ﴾<sup>(٤)</sup> القاعدة « ساريكم » ! ومثل الواو فى كلمة ﴿ الصلوة ﴾ - فيما نظن - فالقاعدة « الصلاة ».

وهذه الرواية التى نقلناها باختصار عن أديب العربية فى عصره ( حفني ناصف ) موضعأخذ ورد ، ومع التسليم بها فهى لا تعنى شيئاً ذا بال ! إن عثمان رضى الله عنه لم يهله هذا التفاوت الإملائى ، فإن المصدر الأول للقرآن الكريم هو التلقى الشفوى ، وهو الذى يستبقى القرآن متلوا على النحو الذى نزل به من عند الله تبارك وتعالى .

ولنضرب مثلاً لما نقع نحن فيه من تجاوز لقواعد الإملاء ، أغلبنا يكتب « يقرأون » بهمزة فوق الألف وال الصحيح أنها بهمزة فوق الواو « يقرؤون » وهذا الاختلاف لا يؤثر فى النطق .

(١) سورة النمل : الآية ٣١ .

(٢) سورة التوبه : الآية ٤٧ .

(٣) والكلمتان فى المصحف بالرسم العثمانى « لاذبحنَه » « ولا وضعوا ».

(٤) سورة الأعراف : الآية ١٤٥ .

ولم ير عثمان بإعادة كتابة المصاحف اطمئنا إلى أن السنة العرب ستخطى هذا التفاوت الإملائي.

إلى هنا والخطب سهل! وقد صدقت الأيام ظن عثمان رضى الله عنه.

فالقرآن محفوظ بعنایة الله ما سقط منه حرف، والتالون له ضابطون لكلماته واحدة واحدة، وإن تمنى البعض لو كتبت كلها وفق قواعد الإملاء.

ولا نخوض الآن في هذا البحث، وإنما ذكرناه لسد الباب في وجه بعض المفسرين الغافلين، وبعض رواة الغرائب السخيفة دونوعي، أولئك أعطوا المستشرقين والمبشرين فرصة للنيل منا، والافتراء على كتابنا، وجرروا علينا متاعب ما كان أغنانا عنها.

والعجب أن أولئك المفسرين والرواة ردوا على ما نقلوا وكشفوا بعض فساده.

ولكن بعدما أعطوه وجاهة ما، وتدبر قول الخازن - غفر الله له ولمن خطط مثله - في تفسير قوله تعالى:

﴿لَكُنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِنْ قَبْلِكَ، وَالْمُقِيمِينَ الصَّلَاةَ، وَالْمُؤْتَمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ سَنَّتِيهِمْ أَجْرًا عَظِيمًا﴾<sup>(١)</sup>.

قال: ( اختلف العلماء في وجه نصبه! فحكى عن عائشة وأبان بن عثمان أنه غلط من الكتاب (!) ينبغي أن يكتب «المقيمون الصلاة» (!) وقال عثمان بن عفان: إن في المصحف لحنا ستقيمه العرب بالستتها - يا غوثاه - قيل له: أفلأ تغييره؟ قال: دعوه فإنه لا يحل حراما ولا يحرم حلالا) (!).

وب قبل أن ننقل كلام الخازن في الرد على هذه الحكاية السخيفة نقول إنه غفر الله له ولمن فعل مثل ضلاله - أخطأ من عدة وجوه:

(أ) أعطى هذه الرواية قيمة لا تستحق عشر معشارها، وكان يجب عليه أن يضرب عن ذكرها أو يؤخرها عن مكان الصدارة.

(ب) لم يتثبت من معناها حين نقلها، فهي على فرض صحتها تتعلق بقواعد الإملاء لا بقواعد الإعراب كما شرحنا، والفرق بعيد بين اللحن في اللغة، وبين تجاوز قاعدة إملائية في الكتابة.

(ج) من الكذب نسبة حكاية إلى عائشة أو غيرها تناول من قداسة القرآن وضبطه كما فعل البعض دونوعي.

---

(١) سورة النساء : الآية ١٦٢ .

والمهم أن الخازن بعد أن قال ما قال شرع يناظره مناقشة علمية: ( . . . أجيبي عما روى عن عثمان بأن هذا بعيد جدا لأن الذين جمعوا القرآن هم أهل اللغة والفصاحة فكيف يتزكون في كتاب الله لخنا يصلحه غيرهم؟ وما ينبغي أن ينسب هذا إليهم ) .

قال ابن الأنباري: ما روى عن عثمان رضي الله عنه لا يصح لأنه غير متصل! ومحال أن يؤخر عثمان رضي الله عنه شيئاً فاسداً ليصلحه غيره ولأن القرآن منقول بالتواتر فكيف يقع اللحن فيه؟

إن استصحاب هذه المعانى يجعل حكاية اللحن فى القرآن من أبين الكذب! بل إن القول باللحن جهل شائن بقواعد اللغة العربية، فإن الطلاب فى المدارس يعرفون فى باب ( المفعول به ) حكم ( النصب على الاختصاص ) ويستشهدون على وروده فى الآداب القديمة بقول الشاعر:

لا يسعدن قومى الذين هم  
سم العداوة وآفة الجزر !  
النازلين بكل معاقد الأزر !  
والطيبون معاقد رك

فهل إذا تحدث جهول باللغة عن وقوع خطأ فى قصيدة أو مقالة نصب فيها المفعول على الاختصاص استمعنا إلى جهالته؟ فكيف إذا اتصل الأمر بالقرآن الكريم؟

المؤسف أن عشقنا للمروريات يغلب أحياناً الحكمة والرشد، كأن كل سواد في بياض يجوز أن نكتثر به.

وقرأت لابن كثير رحمة الله تفسيره لقوله تعالى:

﴿ يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدلين عليهم من جلابيبهن، وذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين، وكان الله غفوراً رحيمًا ﴾<sup>(1)</sup>.

فرأيته ينقل كذلك شائعات علمية لا ثبت على التمحص.

وعيب التفسير الآخر حفاوته أحياناً بالأخبار الواهية، وتركه للتحقيق الفقهي.

قال غفر الله له: وروى عن سفيان الثوري أنه قال لا بأس بالنظر إلى زينة نساء أهل الذمة (!) وإنما نهى عن ذلك لخوف الفتنة لا لحرمتهم واستدل بقوله تعالى: ﴿ ونساء المؤمنين ﴾.

نقول: وهذه روایة ساقطة من جهتين، فإن أهل الذمة لهم ما لنا وعليهم ما علينا، وحرمة دمائهم وأموالهم وأعراضهم ليست موضع ريبة.

---

(1) سورة الأحزاب : الآية ٥٩ .

ثم إن غض البصر عن زينة النساء يرجع إلى تحصين المؤمن وتطهير قلبه كما جاء في آية الغض : ﴿ ذلک أزکی لہم ﴾ فكيف بعد ذلك كله ينقل ابن كثير رواية تقول لك لا بأس بالنظر؟

وثم خطأ ثان فقد ذكر أن الأمة تنهى عن لبس الجلباب (!) لأن الإمام يكره لهن أن يتشبهن بالحرائر .. أى أن الأمة التي تريد الاحتشام وستر محاسنها تمنع من ذلك.

فغورة الأمة كغورة الرجل ، وينبغى أن ترتاد الشوارع وتغشى الأسواق وهي مستكشفة تقع الأعين على وجهها وصدرها وشعرها دون حرج .

وروى الخازن في هذا عن أنس بن مالك قال: مرت بعمر بن الخطاب جارية متقبة فعلاها بالدرة! وقال: يا لکاع .. أتتت شبھین بالحرائر! ألقى القناع! - النقاب - وكلمة لکاع تعنى الازدراء .

وعندى أن هذه الروايات كلها مردودة ، ولا يجوز الالتفات إليها .

وأكتفى في تريفها بما قال ابن حزم في المحلى : ( .. أما الفرق بين الحرارة والأمة - في العورات - فدين الله تعالى واحد! والخلقية الطبيعية واحدة كل ذلك في الحرائر والإماء سواء ! حتى يأتي نص في الفرق بينهما ، في شيء ، فيوقف عنده .

قال : فإن قيل إن قول الله تعالى :

﴿ ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن أو آباء بعولتهن أو أبناء بعولتهن أو إخوانهن أو بنى إخوانهن أو بنى أخواتهن أو نسائهم أو ما ملكت أيمانهن أو التابعين غير أولى الإربة من الرجال أو الطفل الذين لم يظروا على عورات النساء ، ولا يضرن بأرجلهن ليعلم ما يخفين من زينتهن ، وتبوا إلى الله جمِيعاً إليها المؤمنون لعلكم تفلحون ﴾<sup>(١)</sup> .

يدل على أن الله تعالى أراد الحرائر قلنا: هذا هو الكذب بلا شك ، لأن البطل في لغة العرب يتناول السيد والزوج ، وأيضا فالآمة قد تتزوج! وما علمنا قط أن الإمام لا يكون لهن آباء وأبناء وأحوال وأعمام كما للحرائر .

وقد ذهب بعض من هؤلاء في قوله تعالى :

﴿ يَدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيَّهُنَّ ، ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يَعْرَفُنَّ فَلَا يُؤْذِنُنَّ ﴾<sup>(٢)</sup> .

إلى أنه إنما أمر الله تعالى بذلك لأن الفساق كانوا يتعرضون للنساء فأمر الحرائر أن يلبسن الجلابيب ، ليعرف الفساق أنهن حرائر فلا يعرضونهن .

(٢) سورة الأحزاب : الآية ٥٩ .

(١) سورة النور : الآية ٣١ .

قال ابن حزم: ونحن نبرأ إلى الله من هذا التفسير الفاسد! فهو إما زلة عالم ووهلة فاضل عاقل، أو افتراء كاذب فاسق! لأن فيه أن الله تعالى أطلق الفساق على أعراض إماء المسلمين! وهذه مصيبة الأبد.

وما اختلف اثنان من أهل الإسلام على أن تحريم الزنا بالحرمة كتحريمه بالآمة، وأن الحد على الزاني بالحرمة كالحد على الزاني بالآمة لا فرق، وأن التعرض للحرمة - في التحريم - كالتعريض للأمة، لا فرق.

ثم قال ابن حزم - وكأنما يشير إلى ما روى عن عمر في نهيه الآمة عن التنقيب - قال: ولهذا وشبهه وجب ألا يقبل قول أحد بعد رسول الله ﷺ إلا بأن يسنده إليه عليه السلام). وأنا أعلم أن هناك من يمدونون ابن حزم، ولكنني لا أعرف الحق بالرجال، ولكنني أعرف الرجال بالحق! وكلام الرجل هنا لا غبار عليه وإنما الغبار على غيره.

ولست أعرف دينا يكره تطلع امرأة إلى الاستعفاف والاحتشام فكيف ينسب ذلك إلى الإسلام:

ومع أن قصة الرقيق قد انتهت بخيرها وشرها! إلا أن الأحداث التاريخية والأحكام الشرعية لها دلالات لا تنتهي، ومن واجبنا أن ننصف ديننا من القصور الفقهية، وأن نصحح الأخطاء وإن شاعت.

وخطأ ثالث وقع فيه إمامنا الكبير وهو يفسر آية: «يَدِنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جُلَابِيَّهُنَّ»: فقد نقل عن على بن أبي طلحة عن ابن عباس: أمر الله نساء المؤمنين إذا خرجن من بيوتهن حاجة أن يغطين وجوههن من فوق رؤوسهن بالجلابيب، ويفدين عينا واحدة.

وهذا كلام مردود من ناحيتى السندي المتن كليهما! وابن عباس لا يجهل ما وقع لأخيه الفضل فى حجة الوداع عندما ثبت بصره على وجه امرأة حسنة، فأدار الرسول ﷺ رأسه ولم يقل للمرأة غطى وجهك أو أخفى عينا وأظهرى أخرى، والحديث فى الصحاح! وهو واحد من نحو عشرة أحاديث صححها تفید سفور الوجه دون اعتراض من أحد .. ذكرها الألبانى كلها تقريبا فى كتاب (الحجاب).

وحديث ابن عباس الذى أتبته ابن كثير واهى السندي مخالف لما صح، فهو بتعبير علماء المصطلح منكر.

والقرآن الكريم لا يفسر بحديث منكر!

وقد قرأت لأحد الناس كلاما جاء فيه: ما يدرينا أن الرسول ﷺ أمر المرأة التي رأها الفضل بن العباس بالتنقيب، ولكن الرواة لم ينقلوا لنا هذا (!).

وهذا تفكير عاجز، فإن إحرام المرأة في وجهها - إذا كانت محرمة - ويستحيل أن يقول لها الرسول ذلك كما يستحيل أن يقول لرجل محرم غط رأسك.

وإذا كانت متحللة من إحرامها، فإن تأخير البيان الشرعي عن وقته لا يجوز، وكتمانه من ساميته خيانة، ولو فرضنا جدلاً أن أولئك السامعين تواصوا بالنسیان، فهذا حديث من أحاديث كثيرة أقرت السفور، ولم تطلب من المرأة لاتغطية عين ولا عينين.

في حديث المرأة التي أفهمها النبي ﷺ أن أكثر ما يدخل النساء النار كفران العشير قال الراوى في صفتها إنها (سفعاء الخدين) أي حمراء الوجه حمرة مشوية بسمرة.

فهل عرف ذلك وهي تخفي عيناً وتبدى أخرى؟ أم كانت المرأة سافرة دون اعتراض؟

وعندما يصف النبي ﷺ امرأة بأنها سفعاء الخدين أتراه كان يصف عورة من العورات يجب تعطيتها؟ روى أبو داود عن عوف بن مالك عن النبي ﷺ قال:

«أنا وأمرأة سفعاء الخدين كهاتين يوم القيمة - وأوّمأ بالوسطى والسبابة - امرأة آمنت من زوجها ذات منصب وجمال، حبست نفسها على يتاباهما حتى بانوا أو ماتوا».

الواقع أن آية الأحزاب لم تلغ آية النور:

﴿وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضِضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْنَظِنْ فِرْوَجَهُنَّ وَلَا يَبْدِيْنَ زِينَتِهِنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهُنَّ، وَلِيَضْرِبَنَّ بِخَمْرَهُنَّ عَلَى جَيْوَبِهِنَّ، وَلَا يَبْدِيْنَ زِينَتِهِنَّ إِلَّا لِبَعْوَلَتِهِنَّ أَوْ أَبَائِهِنَّ أَوْ آبَاءِ بَعْوَلَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَوْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بْنَيْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ نَسَائِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانِهِنَّ أَوْ التَّابِعِينَ غَيْرَ أُولَئِكَ الْمِنْ الرِّجَالِ أَوْ الْطَّفَلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهِرُوا عَلَى عُورَاتِ النِّسَاءِ، وَلَا يَضْرِبَنَّ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيَعْلَمَ مَا يَخْفِيْنَ مِنْ زِينَتِهِنَّ، وَتَوَبُّوْنَ إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيْهَا الْمُؤْمِنَاتُ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ﴾ (١).

بل هي مكملة لها، وهي توجب على النساء إذا خرجن من بيوتهن لأمر ما أن يكن محشمات ساقيات الجلابيب ملتفات بها حتى لا يتكشفن من أبدانهن قليل ولا كثير.

والمرأة في هذا السمت الكريم تعرف كل من يراها بأنها عفيفة متصنونة فتنقطع وساوس الإثم عنها .. وقد تكون كذلك وهي سافرة أو متنقبة فلا نص في آية الأحزاب ولا في آية النور على ضرب النقاب، المعروف في اللغة أن الجلباب هو الثوب الخارجى الذى يشمل ما تحته من ثياب داخلية، ولا علاقة له بالخمار أو اللثام.

وآية النور تستثنى الزينة في الوجه واليدين من عموم ما يجب إخفاؤه من زينة المرأة، وقد رأيت للشيخ الشنقطي كلاماً يشبه التلاعب باللفاظ في تفسير الآية، يريد أن يقول إن الوجه

(١) سورة النور : الآية ٣١ .

ذات، والذات لا تستثنى من العرض - الذى هو الزينة - أى أن الآية لا تفيid كشف الوجه واليدين .

وهذا هو اللعب بالألفاظ فإن الزينة المستثناء لا تنفك عن مواضعها من الوجه واليدين، وإظهار هذه الزينات إظهار لمواضعها يقيناً، وعلى هذا جمهور الأئمة .

وندع هذه القضية التي يكثر فيها اللجاج، منبهين إلى أن تقاليد المسلمين التي تستحق� الاحترام والحفظ ما اعتمد على المعروف المستيقن من الكتاب والسنة أما الشائعات الرائجة بين الأغمار فلا وزن لها .

وهناك شائعة أخرى من أخبار ما انطلق في آفاق المعرفة الدينية، وأحدها بالاحتقار! تلك هي رغبة النبي ﷺ المفاجئة في الزواج من زينب بنت جحش كما يرجف الخراصون! والنبي عليه الصلاة والسلام أبعد العالمين عن هذا التطلع، ويستحيل أن يمر بخاطره هذا الوهم .

والذى يظهر لي أن دسا يهوديا خفيا من وراء هذه الشائعة، يريد القوم - بعدما افتروا على نبى الله داود - أن يجعلوا بينه وبين نبينا شبهها .

وكان هذا الكيد قميناً أن يموت في مكانه لو لا حفاوة بعض الرواة بالغرائب دون وعي! ولو لا أن بعض الكتاب لا يبالغ في نسبة الأخطاء أو الخطايا إلى الكبار كي يعطي العذر لنفسه ولغيره في ارتكابها .

والخلاصة الصحيحة للقصة أن النبي ﷺ كان يحب متبناه - سابقاً - زيد بن حارثة، وكان معجبًا بخصائصه النفسية والعقلية، ويراه سيداً قائداً، وأهلاً للإمارة والإدارة في السلم وال الحرب وقد ولأه قيادة جيش مؤتة وولى ابنه من بعده قيادة الجيش المتوجه إلى الرومان، وذكر أن ذلك عن جدارة لا عن محاباة .

ومن إعزاز رسول الله ﷺ لزيد أنه اختار له ابنة عمته زينب ليتزوجها، وكان يعتقد أن زينب ستكتشف خلل زيد وتستريح إليه وتسعد .

إن فؤاد زيد من الملوك، وإن كان قد جيء به رقيقاً إلى مكة، مخطوفاً من أسرته وبيع كما بيع يوسف الصديق من قبل وذاك لا يضيره .

لكن زينب قبلت هذا الزواج مرغمة، كان أملها، وهي من ذؤابة قريش، أن تتزوج كفالةها في النسب وما عساهَا تصنع إذا كان الرسول ﷺ قد ضغط عليها وعلى أخيها؟

وشعر زيد بأن امرأته تراه دونها، فثار إباؤه، واكتفى الجو في البيت الذي سعى الرسول ﷺ في بنائه .

ومع تدخل الرسول عليه الصلاة والسلام الكثير لإصلاح ذات البين، وحرصه على بقاء الزوجية فإن الفجوة لا تزيدها الأيام إلا اتساعاً.

وكان الرسول عليه الصلاة والسلام يعجب لنفور زينب من شاب ماجد عظيم، ويقول: سبحان مقلب القلوب.

وفي ساعة شموخ وغضب طلق زيد امرأته ، واستعلن الفشل الذى كان الرسول ﷺ يداريه .. لقد حار : ماذا يصنع؟ ثم فوجئ بأن الله يطلب منه أن يتزوج هو نفسه زينب ! وفزع لهذا الطلب وتمثل أمامه كلام الناس وهم يقولون: تزوج محمد امرأة ابنه - أى متبناه - وبدلًا من أن ينفذ مراد الله منه تراخي! بل ذهب إلى أبعد من ذلك وقال لزيد: أمسك عليك زوجك واتق الله .. أى راجع زوجتك .

بيد أن الوحي نزل حاسما يطلب من الرسول ﷺ قبول الأمر الواقع، وإقرار الطلاق الذى تم وتنفيذ الأمر الإلهى الذى صدر إليه بالزواج من زينب بعد انتهاء عدتها فلا معنى لإخفائه ولا معنى للوحل من كلام الناس، فشأن الأنبياء ارتبط بالخلق لا بالخلق . . نعم ما يجوز هذا الإخفاء بعد أن علم مراد الله بوضوح .

ونحن نفهم سر الألم الذى خامر قلب النبي ﷺ لفشل الزواج الذى أراد به إسعاد زيد، ونفهم كذلك سر القلق الذى استولى عليه لما صدر إليه الأمر بالتزوج من امرأة ابنه - أو بالتعبير الصحيح - متبناه.

وشاء الله أن يتولى هو سبحانه هذا العقد كي يبطل قانون التبني الذى شاع بين العرب.

وتفسیر الآيات الواردة في سورة الأحزاب يتضح كل الاتضاح بعد هذا الشرح.

ولكن بعض المغليين قال: دخل رسول الله ﷺ على زينب فجأة وهي عند زيد فأحبها من أول نظرة كما يقول مؤلفو الأغانى! وقال: «سبحان مقلب القلوب»! وأن ما كان يخفيه هو التدلّه في حبها.

وهذا كلام بادى الكذب والإسفاف، فإن زينب بنت عممة الرسول ﷺ، وكان يعرفها جيداً عندما زوجها زيداً، فما هذا الحب المفاجئ إنه خيال سمج.

وكلمة « سبحان مقلب القلوب » قيلت في التعليق على كره زينب لرجلها الجدير بالقبول! كما أوضحتنا آنفاً.

وتسويف الرسول ﷺ للزواج منها بعدها طلقها زيد كان كرهًا لهذا الزواج وخشية من أقاويل الناس، ولو كان الأمر إليه ما تزوجها قط. غير أن القضاء الإلهي أعلى وأحكم، فعوتب النبي ﷺ على ترشيته أو تردداته.

ونزل قرآن يلومه على ذلك! قالت عائشة: لو كان رسول الله ﷺ يكتم شيئاً من الوحي لكتم هذه الآيات:

﴿وَتَخْشَى النَّاسُ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَى، فَلِمَا قَضَى زِيدٌ مِنْهَا وَطَرَا زَوْجَنَاكُها لَكَى لَا يَكُونُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرْجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِيَّاهُمْ إِذَا قَضُوا مِنْهُنَّ وَطَرَا، وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا﴾<sup>(١)</sup>.

فأين مكان الغرام، والعشق في هذا السياق الصارم؟

على أن الله تبارك وتعالى - وهو الخبير بالعباد - واسى نبيه ﷺ بعدم اجتناز هذه المحنـة البشرية عظيمـاً جـليلـاً، فمدحـه مدحـاً لم يذكر مثلـه في سورة أخرى فقال لهـ:

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا. وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسَرَاجًا مُنِيرًا﴾<sup>(٢)</sup>.

ثم قال في أعقاب قصة زينب والزواج الذي نقلـها بعد إلى أمـهات المؤـمنـينـ:

﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يَصْلُوُنَّ عَلَى النَّبِيِّ، بَايِّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلَوَاتُهُمْ وَسَلَامُهُمْ تَسْلِيْمًا﴾<sup>(٣)</sup>.

ومع هذه الحقائق العلمية فإن بعض الكتابات المعاصرة عن أزواج النبي ﷺ تتحدث عن عـشقـ أخذـ بـمجـامـعـ القـلـوبـ (!) لأنـ للـشـائـعـاتـ، أوـ لـالـأـسـاطـيرـ المـروـيـةـ سـوقـاـ بيـنـ أـهـلـ الغـفلـةـ. وما أشد مصابـ الإـسـلامـ منـ أولـثـكـ الروـاةـ البـلـهـ.

\* \* \*

(٢) سورة الأحزاب : الآيات ٤٥ ، ٤٦ .

(١) سورة الأحزاب : الآية ٣٧ .

(٣) سورة الأحزاب : الآية ٥٦ .

# المعالم الأولى في عظمته محمد ﷺ

ملكتني الدهشة وأنا أقرأ كيف أسلم عكرمة بن أبي جهل وصفوان بن أمية ، وكيف استقبل النبي الكريم بمشاعر الحفاوة والفرحة هذا الإسلام الذي تأخر كثيرا ، وسبقه عداوات رهيبة .

أما صفوان فأبواه أمية بن خلف الذي تولى تعذيب بلال وكاد يزهق روحه تحت وطأة الصخر واللهب ، والذي لم يدع بابا لإذناء الإسلام ونبيه إلا وجده ! ولذلك لما رأه بلال في ( بدر ) أسيرا صاح : أمية رأس الكفر ! لا نجوت إن نجا ! وأجهز عليه .

وأما عكرمة فأبواه فرعون الوثنية ، وموقد العداوة والبغضاء ضد عقيدة التوحيد ومعتنقيها ، وقد سماه المسلمون أبا جهل بدل اسمه القديم أبي الحكم لشدة ما يلقون من بطشه .

ولم يكن ابنه - حتى فتح مكة - خيرا منه ! بل إن عكرمة وصفوان وآخرين من ذوى الشراسة والتعصب رفضوا السلام المنوح لأهل مكة وقرروا المقاومة لآخر رقم .

فلما يئسوا من النتيجة تركوا جزيرة العربة فارين بكفرهم إلى أرض أخرى .

ولكن الله قدرًا آخر ، وهو أعلم بخلقه ! إن النبي ﷺ المتصر لم يكن طالب ثأر ، ولا ناشد قصاص ، كانت الرغبة المستولية عليه أن يفتح أقفال القلوب ، وأن ينقذ التائهين الحيارى ، وأن يعالج الأخطاء القديمة بالرفق ، وأن يلقي الأحقاد بالعفو ، وأن يحب الناس في الإسلام ، وأن تقر عيناً برأيهم يدخلون فيه أفراداً أو أفواجاً .

إنه رحمة مهدأة ، إنه رسول يقود العباد إلى ربهم وليس بشراً يتزع إلى التسلط والجبروت ، ما انتقم لنفسه فقط ، ولا طلب لها علواً في الأرض .

ولنسرد الشواهد على ذلك من أحداث التاريخ .. جاء عمير بن وهب إلى النبي ﷺ يقول له : يا رسول الله .. صفوان بن أمية سيد قومٍ خرج هارباً ليقذف بنفسه إلى البحر وخاف ألا تؤمنه ! فأمنه فداك أبي وأمي ، فقال رسول الله ﷺ « قد أمنت » .

لكن صفوان لم يطمئن، وطلب من عمير علامه تشعره بالأمان! فقال رسول الله ﷺ لعمير: «خذ عمامتي - التي كانت على رأسه يوم الفتح - فأره إياها».

ورجع صفوان! وحضر معركة حنين مع المسلمين، ورآه النبي ﷺ عند توزيع الغنائم يرمي باعجاب واديا مليئا بالإبل والغنائم! فقال له النبي الكريم: «يعجبك ذلك؟»؟ قال: نعم! قال: «هو لك».

فقال صفوان: ما تطيب نفس أحد بمثل هذا العطاء إلا نفسنبي .. أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله.

كان الرجل في ريبة من أمره، لعله كان يحسب محمدا ﷺ طالب ملك أو عاشق مال وجاه! فلما رأى نفس النبي ﷺ لا تطلع فيها ولا تعلق لها بشيء جل أو هان من هذا الحطام، أدرك أنها النبوة فأعلن للفور تصديقه بها.

يقول بعض المستشرقين: لم لم يعامل زعماء اليهود بهذه السماحة؟ ونجيب بأن صفوان وأشباهه كانوا في عمایة من أمرهم، وما اشرحت صدورهم للإيمان إلا بعد فترة طويلة أو قصيرة، أما زعماء اليهود فكانوا يعرفون النبي ﷺ كما يعرفون أبناءهم، ومع ذلك فقد ظاهروا عليه الوثنين مفضلين الشرك على التوحيد، ومرجحين مصالحهم الجنسية على الأرض والسماء، فكيف يترك هؤلاء؟

\* \* \*

أما قصة إيمان عكرمة فهي أجدر بالتأمل الطويل، جاءت امرأته (أم حكيم) وكانت قد أسلمت يوم الفتح - فقالت: يا رسول الله .. هرب عكرمة، خائفاً أن تقتله فأمنه! فقال: «هو آمن».

وادركت المرأة زوجها عند الساحل، وقد ركب سفينه يريد الإبحار بها بعيداً فنادته قائلة: جئتكم من عند أوصل الناس، وأبر الناس، وخير الناس، لا تهلك نفسك، وعد معى فقد استأمنت لك رسول الله.

قال ابن عساكر: فلما دنا من مكة قال رسول الله ﷺ لأصحابه: «يأتيكم عكرمة ابن أبي جهل مؤمنا، فلا تسربوا أباه! فإن سب الميت يؤذى الحي ولا يبلغ الميت».

ولما أقبل عكرمة وثب إليه النبي ﷺ، متعملاً ليس عليه رداء، من فرحة بمقدمه! وعرض عليه الإسلام، فقال عكرمة: والله ما دعوت إلا إلى الحق، وإلى كل أمر حسن جميل، قد كنت والله فينا - قبل دعوتك هذه - أصدقنا حديثاً وأبرنا براً.

وأعلن الرجل إسلامه في مشهد نابض بالصدق، كاشف عن مستقبل عامر بحب الله ورسوله.

وكان مطأطئاً رأسه حياءً من النبي ﷺ ! ثم قال: يا رسول الله .. استغفر لى كل عداوة عاديتها، أو مركب أوضعت فيه أريد إظهار الشرك والصد عن سبيلك.

فدعى رسول الله ﷺ له .. فقال عكرمة: أما والله ما أدع نفقة كنت أنفقتها في الصد عن سبيل الله إلا أنفقت ضعفها في سبيل الله، ولا قاتلا قاتلت في الصد عن سبيل الله إلا أبليت ضعفه في سبيل الله .

\* \* \*

بهذا الخلق العظيم كان صاحب الرسالة الخاتمة يصنع السلف الأول إنه لم يصنعهم على هذا الغرار ليؤمنوا به وحسب!، إنه يريد أن يؤمنوا وأن يحملوا إلى غيرهم الإيمان وأن يزيحوا من أمامه العوائق، إنهم بناة تاريخ مديد، ودعائم رسالة تستوعب الزمن كله .

إن صحابة محمد ﷺ تشددوا إليه جاذبية معنوية كهذه الجاذبية المادية التي تربط الشمس بكواكبها وأقمارها، وتنظم ما أودع الله فيها من طاقة وضوء .

فلننظر كيف وفي عصره بعده لرسول الله ﷺ قال التاريخ: عندما التقى الروم والعرب في معركة اليرموك وضع خالد خطته على أن يتحمل قلب الجيش الإسلامي عباء المعركة، وأن يحتفظ هو بالجناحين ليلتف بهما حول الروم في الوقت المناسب .

والروم أضعاف المسلمين أربع مرات، فكيف إذا تصدى لهم القلب وحده؟ كان الموقف صعباً جداً، وتهشم صفوف أمام وطأة الرومان، وزلزلت أقدام البعض .

وهنا صاح عكرمة: قاتلت رسول الله في مواطن كثيرة وأفر اليوم؟ ثم نادى: من يباع على الموت؟ فانضم إليه أربعينات من طلاب الشهادة، ومن وجوه المسلمين وفرسانهم، فقاتلوا قدام فسطاط خالد حتى أثروا جميعاً جراحها، وقتل منهم خلق كثير .

بيد أن قلب الجيش صد الهاجمين حتى مكن خالداً من الإطباق عليهم بجناحيه فهزموا هزيمة محت دوله الروم من الشام كله .

ألا ترى التربية النبوية في موقف عكرمة والرجال الذين آذروه ؟

وانظر أثر هذه التربية في موقف آخر، روى الطبراني أن أباً بكر رضي الله عنه استنفر المسلمين لقتال أهل الردة، فساروا إلى الإمامة وكذابها مسليمة وكانوا في منعة وعدد وأهبة، فهزموا المسلمين ثلاثة مرات .

فقال ثابت بن قيس، وسالم مولى أبي حذيفة: ما هكذا كنا نقاتل مع رسول الله ﷺ ، فجعلوا لنفسهما حفرة فدخلوا فيها وكان ثابت يحمل راية المهاجرين، ولم يترك الصاحبان العظيمان مكانهما حتى قتلا فيه.

أما عباد بن بشر من الأنصار فقد نادى في قومه: احطموا جفون السيف - اكسرعوا أغمادها - وتميزوا عن الناس، وأخذوا يصبح أخلصونا أخلصونا.

فأحاط به أربعمائة من الأنصار ما يخالطهم غيرهم، وزحفوا إلى الحديقة التي تحصن بها مسلمة وأتباعه واقتحموا بابها، وتتابع أهل الفداء حتى احتلوها، وقتلوا الكذاب الذي أثار هذه الفتنة، ثم غسلوا الجزيرة غسلا من هذه الأقدار.

إن أعدادا كبيرة من أصحاب محمد ﷺ ذهبوا شهداء في معارك الجهاد ضد الوثنين والكتابيين، ولكن فناء في الحق هو عين البقاء.

والدارس المحايد الذي يرى آثار النبوة في شمائل أولئك الرجال الشجعان، إن محمدا ﷺ مات يقينا غير أن روحه بقيت يتحرك بها أصحابه فما غرسه في دمائهم لم يذهب سدى.

لقد أشربوا منه حب الله، وطلب رضاه، والتمهيد للقاء، والشوق إلى جنته، فأقدرتهم هذه العواطف الجياشة على تهديم أسوار الباطل وكانت عالية. وتلاشت امبراطوريات استعانت على الفناء قرونًا متطاولة.

وتميز أصحاب محمد ﷺ بأمررين لم يعرفا في تاريخ النبوتات الأولى.

لقد نقلوا الوحي السماوي كله بما سقط منه حرف، ونقلوا السنة المحمدية كذلك، وربوا من الأتباع من عمل عملهم، فإذا الإسلام يبقى في أصوله النظرية مصونا من كل شائبة.

وظل هذا التواتر للقرآن الكريم كلمة كلمة، وللسنة في الجملة، فتوفرت للرسالة الخامسة عناصر الخلود، وظلت وسوف تظل كلمة الله الأخيرة للخلافة أجمعين حتى انتهاء الدنيا.

أما الأمر الآخر، فإن الصحابة رضي الله عنهم هم الذين جعلوا عالمية الرسالة حقيقة واقعة فإن النبي عليه الصلاة والسلام حق بالرفيق الأعلى ودينه لم يتتجاوز حدود جزيرة العرب، وقد علم الأصحاب الكرام أنه مبعث للعالم كله، فشرعوا ينساحون في الأرض مبشرين ومنذرين.

ولم يكن الطريق سهلا، فإن رعاع العرب داخل الجزيرة العربية حاولوا إعادة الليل المدبر وإحياء الجاهلية الممحوقة، كما أن مجوس الفرس وصلبيي الرومان اعترضوا بالعنف مسار الدعوة.

غير أن الجيل الذي رباه محمد ﷺ كان صلب المعدن، شديد البأس ، جمع بين الصرامة والكرامة ، فلم تلن قناته ، ولم يضرع أمام قوى الباطل ! إنه نازلها كلها حتى كسر شوكتها وأسقط دولتها .

إن تربية محمد ﷺ لهذا الجيل معجزته الكبرى بعد القرآن الكريم ، وإنى أحس في أولئك الأصحاب ذوب نفسه عليه الصلاة والسلام ، ونبيل شمائله ، وعمق عبادته وحبه الجارف لذات الله واستعلائه الفذ على مآرب الدنيا .

وصحبة العظام نعمة جليلة ، إن ساعة مع جليس صالح تنفحك من خلائقه ما ينفعك حامل المسك ، كما ذكر ذلك النبي الكريم ، نعم .. قد تستفيد فكرة نيرة أو خلة طيبة ، أو قدوة حسنة ذاك في لقاء عابر ، فكيف إذا طال اللقاء ودامت العشرة ؟

ذكر مطعم بن جبير أن قلبه كاد يطير من الرغبة والرهبة والخشوع وهو يسمع النبي ﷺ يقرأ بسورة الطور في صلاة المغرب .

فكيف بن صلى وراءه بالقرآن كله آلاف الركعات؟ وخالفه في شئون حياته وتقلبه بين الناس؟

إنه جيل لا نظير له في تاريخ الرسالات ، وتعرف ذلك بالموازنة العادلة .

فـ (بطرس) أحد الحواريين الكبار ، وقد صحب عيسى بن مريم طويلاً ومع ذلك فعندما تعرض هذا النبي الكريم للاضطهاد ، وشرع خصومه من اليهود والرومان يقاومون تعاليمه بغضبه ، وصدرت الأوامر للشرطة بمطاردة النصرانية واعتقال أتباعها وتعرض عيسى لحرج شديد! .. في هذه الآونة ألقى القبض على (بطرس) وسئل: أتعرف عيسى بن مريم؟ قال: لا! وأنكر عدة مرات أن ليس له به صلة.. لقد آثر النجاة بنفسه.

اذكر هذا الموقف الغريب واقرأ هذه القصة ، أسر المشركون زيد بن الدثنة ، وساقوه إلى ساحة القتل ، وأحاطوا به في لحظاته الأخيرة ليشمتوا ويستفروا! قال له أبو سفيان - والرمح موجه إلى بطن زيد ليغرس في أحشائه - أشدك بالله يا زيد.. أتحب أن محمداً الآن عندنا مكانك ، ونضرب عنقه ، وأنك سالم في أهلك ؟

قال زيد: والله ما أحب أن محمداً ﷺ الآن في مكانه الذي هو فيه ، تصيبه شوكه تؤديه ، وإنى جالس في أهلى .

قال أبو سفيان: ما رأيت من الناس أحداً يحب أحداً كما يحب أصحاب محمد محمداً .

وقتل الصحابي الوفى المحب لله ورسوله، وهو الآن يمرح فى بحبوحة الجنة! جمعنا الله به، منه وكرما.

الفرق بين بطرس وزيد، هو الفرق بين أصحاب محمد ﷺ وسائر الناس، إنهم طوارىء آخر من البشرية الزاكية، ومن ثم قلنا: إنهم جزء من حياة محمد ﷺ وجهاده وزكاته ومجلئ لأمجاد إنسان ضخم شاء الله أن يخرج العالم على يديه من الظلمات إلى النور.

والرجلة الحادة التي تميز بها أصحاب محمد ﷺ حصنت دينه من التحريف، إن حاخاماً مثل شاول تظاهر بالنصرانية، واستطاع أن يجعل التوحيد ثليثاً، وأعجز الأتباع الداهلين عن الاحتفاظ بما لديهم فضاع ولم يعثر له على أثر.

أما الصحابة رضوان الله عليهم فقد يئس الشيطان أن يبعد فى أرضهم، أو يغير كلمة من وحيهم، كانوا أشداء فى صون الحق ودمغ الباطل! كانوا تلامذة أذكياء لنبى الرحمة ونبي الملائكة ﷺ، بث فيهم روحه فأضحوها وكأنهم صور مصغرة له.

من أجل ذلك غار عليهم ودفع عنهم وحمى أعراضهم، روى الترمذى عن النبى ﷺ قال:

«الله الله فى أصحابى، لا تخذوهم غرضاً بعدى! فمن أحبهم فبمحى أحبهم، ومن أبغضهم فببغضى أبغضهم! ومن آذاهم فقد آذانى، ومن آذانى فقد آذى الله! ومن آذى الله فيوشك أن يأخذه».

والتعبير بالإيذاء ناضج بفطاعة الجريمة قال تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذِنُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ لَعْنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأَعْدَ لَهُمْ عَذَابًا مَهِينًا﴾<sup>(١)</sup>.

ولست أزعم ولا زعم غيرى أن الصحابة معصومون ولا أنهم فى الفضل سواء، وإنما أقرر أنهم صناعة سماوية عالية، وقد نجحوا فى تبلغ رسالة غيرت تاريخ العالم، وأن نظامهم الأخلاقى يضارع فى دقته القوانين العلمية.

وأن محمداً ﷺ لا غير هو الذى قدر - بفضل الله - على إحكام هذا الجيل، وإبداعه على هذا النحو.

والآيات الأخيرة من سورة الفتح أوضحت هذه المعانى بایجاز:

﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينَ الْحَقِّ لِيُظَهِّرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

(٢) سورة الفتح : ٢٩ .

(١) سورة الأحزاب : الآية ٥٧ .

والإظهار المذكور يقوم على البرهان، وتجلية الحقائق وكشف الشبهات قبل أى شيء آخر.

فإذا استنسن الضلال، واحتقر البرهان قامت الحرب ..

والناس إن ظلموا البرهان واعتسلوا  
فاحرب أجدى على الدنيا من السلم !

ثم يقول تبارك اسمه :

﴿ محمد رسول الله، والذين معه أشداء على الكفار رحمة بينهم ﴾<sup>(١)</sup> .

لابد من الشدة في وجه محاولات التحريف والكيد وإذلال الدعاة! لا عزة للفرعون  
و والإفساد! من الخير إلا تبقى جراثيم الحميات القاتلة حرقة في الفتاك والاغتيال.

ولائي جانب هذا المسلك يجب أن يكون المرء حلو الشمائل دمت الأخلاق مع البراء،  
والأخيار، وقد كان رسول الله ﷺ أشد حياء من العدراء في خدرها فإذا انتهكت الله حرمة  
لم يقم لغضبه شيء .. وكذلك ربى أمته.

ويطرد وصف المؤمنين فيقول تعالى :

﴿ تراهم ركعا سجدا يتغرون فضلا من الله ورضوانا سيماهم في وجوههم من أثر  
السجود ﴾<sup>(٢)</sup> .

الإنسان الصادق الشريف تبدو في أساريره سيماء الصدق والشرف وتنطبع في وجهه فسحة  
من أدب وخشوع ، وتدبر قول الشاعر :

أبيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامي، عصمة للأرامل !

وبياض الوجه وسودتها ليسا انتماء إلى جنس أبيض أو أسود، وإنما هما نضج الطوايا  
الطيبة أو الخبيثة، وما يكسوها من تهلل أو خزى.

والأمة الإسلامية أمة عبادة لله، ودعوة إلى هذه العبادة، وانشغال بتكميلها بالغدو  
والأصال، وتوكل على الله، ورجاء في بره وارتقاء دائم لفضله ورضاه.

قال تعالى : ﴿ ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل ﴾<sup>(٣)</sup> .

لا مكان هنا لذكر ما ورد من إرهادات عن النبوة الخاتمة في الكتب السابقة، بل نحن لا  
نعول عليها في شيء! وإنما نتأمل في ختام الآية، وكيف بدأت الأمة الإسلامية ضعيفة العود

(٢) سورة الفتح : الآية ٢٩ .

(١) سورة التوبه : الآية ٣٣ .

(٣) سورة الفتح : الآية ٢٩ .

كالنبتة الخضراء الطرية لو داسها حيوان بظلفه لأماتها، ثم كيف نما هذا الزرع، وتحولت الساق الغض إلى شجرة باسقة وانضم إليها غيرها فإذا أخذ المتموج يتحول إلى غابة من الأشجار الباسقة، لو صعد الرجال على أغصانها لحملتهم.

هكذا كنا وهكذا صرنا ﴿كززع أخرج شطأه - فسائله وسلاماته - فازره - انضم إلى جواره مثيله - فاستغلظ فاستوى على سوقة يعجب الزراع﴾.

في صحراء الجزيرة المنقطعة عن الحضارات كلها صنع محمد عليه الصلاة والسلام أمة عجبا، قال العدو في وصف مقاتليها : إنهم رهبان بالليل فرسان بالنهار.

هذه الكلمة تشير إلى طبيعة البناء الذي قامت عليه أمتنا.

إنه من الداخل تعامل على البر والتقوى، وتتأخر في السراء والضراء، ومن الخارج رباط مستديم لمؤازرة الخير ومدافعة الشر.

وميزة الرسالة التي اضطاعت بها أمتنا أنها لا تسكت عن معروف ولا تسكت على منكر، وأنها تشتبك باسم الله مع شياطين الإنس والجن لتكف بأسمهم وتكسر عدوائهم.

ولولا ظهور الإسلام لبادت حقائق وفضائل، ولصارت الإنسانية قطيعا آخر من الوحوش الضاربة لا تتحرك إلا بغرائز السوء.

إن الأمة التي رفعت علم التوحيد هي وحدتها التي قللت أظافر القياصرة والأكاسرة والفراعنة، واحتضنت سواد الجماهير وقال نبيها من يريد طلبه: «ابغوني في ضعفائكم فإنما ترزقون وتنصرون بضعفائكم»<sup>(١)</sup>.

أين هذه الأمة الآن؟ وأين صوتها في المجتمع العالمي؟ وأين النماذج التي تقدمها لدينا العظيم؟

لا أقدر على الجواب! إننا نحاول بشق الأنفس جمع الشتات وإحياء الموات.. وما ندرك سهما من نجاح إلا إذا أريانا الله من أنفسنا الصدق.

\* \* \*

(١) رواه الترمذى وغيره.

## الشرق المُحَمَّدِي لِابْجِبْيُهِ دُخَانٌ وَكَثْرَةُ الْمَلَاخِن

في أقل من ربع قرن كانت الخطة قد وضعت لتغيير مسار العالم، ورسم أهداف جديدة لحركاته وسكناته، وكانت نماذج من التنفيذ الدقيق قد تمت على صحراء الجزيرة بين يدي الرسول الخاتم ﷺ، وتحت إشرافه وتوجيهه.

وكما يصنع العلماء مركبة لغزو الفضاء، ويحكمون آلاتها وصماماتها ومفاتيحها ومغالقها ووقودها وأغذية من بها وترتيب الذهب والإياب ثم يطلقونها لتأخذ مدارها المرسوم، كذلك أعدت الأقدار الأمة العربية لتجديد عقل العالم وضميره، والعصف بفلسفات وطراائق طائفة في سياسة النفس والحكم والمال، وإمداد الناس كلهم بدين يحترم الحق وحده، وينشئ منهاج أخرى تحضس العبادة لله، وتقيم الحكم على العدل، وتبجعل الأمراء حملة أمانات يسألون عنها في الدنيا والآخرة، وتقسم حقوقاً معلومة للفقراء في أموال الأغنياء، وتقرر الأخوة العامة بين أجناس البشر.

### أبعاد التغيير :

ماذا كانت عليه الدنيا بعد بعثة محمد ﷺ، ثم ماذا شرعت تستقبله بعد لحاقه بالرفيق الأعلى وانطلاق تلامذته في العالم يمدون رواق الرحمة المهداة! ويكسرن القيود التي طالما رسفت فيها الشعوب؟

إن النقاد المنصفين والمؤرخين العدول يقررون أنه لم يتع لبشر قبل محمد ﷺ أو بعده أن أحدث مثل هذا التغيير الشامل في أحوال العالم أجمع وليس المهم التغيير! المهم طبيعته ووجهته إنه بعد بعثة محمد ﷺ أخذت الحضارة طريقها صعدا إلى أعلى وكانت من قبل قد أسفت ولصقت بالحضيض.. لما قرأت كتاب (القمم المائة الأولى) رأيت المؤلف يذكر بأنه مضطر إلى جعل محمد ﷺ أول هذه القمم، وإن لم يكن على دينه! لأن الدلاليل كلها إلى جانبه... قلت: إن هذا الرجل الذي لمح أحد جوانب العظمة في شخصية محمد ﷺ. إنه لمح التغيير الجذري الذي أحدثه الرسول في العرب فانطلقوا به ليحدثوا تغييراً جذرياً في آفاق

الأرض ، تغييراً ذاهباً إلى الطول والعرض والعمق ، تغييراً إن فترت بوعشه حيناً أدركها من ذاتها ما تستمر به سائرة ، كما تنطلق المولدات التي تستمد طاقتها من الشمس .

لكننا نحن المسلمين نرى هذا التغيير أثراً لشيء آخر في شخصية محمد العظيم ﷺ إنه الاصطفاء الذي هيأ روحه لاستقبال القرآن ، والاصطباغ بتعاليمه ، ثم تحويل هذه التعاليم إلى سيرة نابضة وسنة هادبة . إن الكمال البشري الذي صب في قلبه خاتم الأنبياء يجعل المرأة يهتف بإعجاب : سبحان من أبدع محمداً ﷺ .

\* \* \*

### حضرته العصمة الإلهية :

ما من عظيم إلا رأيت في مسلكه كبوة ، أو في شمائله جفوة ، أو في حسامه نبوة إلا محمداً ﷺ فإن العصمة الإلهية حصته فما يخبو له سني أو يلحق خطوه عثار .. ! وقد يكون الرجل عقري الذكاء شفاف الروحانية ، وحسبه أن يحتفظ بوهجه ونقائه في الجو البارد المتعكر .. ييد أن الأمر بالنسبة إلى محمد ﷺ له صورة أخرى ، إنه نفت من روحه النقى وفكه الثاقب في مردة الصحراء ، وظل يচقل معادنهم بجلد غريب ، وهم يقاومون بعناد رهيب حتى نجح آخر الأمر في إنشاء جيل كان أصلب عوداً وأضواً بصيرة من حواري عيسى عليه السلام . إن أولئك الحواريين الصالحين عجزوا عن حماية التوحيد بعد وفاة نبيهم فتحول على مر الأيام إلى ثالوث ، أما رجال محمد ﷺ فقد تحولوا إلى حصون سامقة تكسرت أمواج الردة عند أقدامهم ، ثم مضوا قدماً إلى الأمام يمنعون شعار التوحيد أن تطويه الخرافه .

أتري نفاسة المعدن في هذا الإيمان الصلب ؟ إنه مقتبس من عزم محمد ﷺ ومضائه ! ولا يزال هذا الاقتباس متاحاً لكل من آمن بالنبي الخاتم واتبع النور الذي أنزل معه ، وذاك بعض أسرار ختم محمد ﷺ للنبوات ففي سيرته والاقتباس منها ما يكفي ويغنى إلى آخر الدهر .

في سورة الفرقان معانٌ ترثت عندها وأدعوا القارئين أن يتريثوا معى ليتدبروها .. في الآية الأولى من السورة إعلان من الله تبارك اسمه عن رسالة محمد ﷺ إلى العالمين جميعاً .

وخلال السياق الطويل نرى الوحي قد رد الشبهات التي أثارها خصوم الرسالة الخاتمة ، ودحضها دون عناء ! ويخيل إلى أن المكذبين لمحمد ﷺ في الماضي والآتي لن يقولوا أكثر مما قال هؤلاء الذين كشفت السورة صفحتهم وردت تهمتهم .

وهناك سبعة مواضع من السورة تحكى أقاويل الكافرين، وتعقب عليها بما ينسفها:

﴿إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْكٌ افْتَرَاهُ وَأَعْنَاهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ﴾<sup>(۱)</sup>.

﴿وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اكْتَبْتُهَا فَهِيَ تَمْلَى عَلَيْهِ بَكْرَةً وَأَصْبِلَاهُ﴾<sup>(۲)</sup>.

﴿وَقَالُوا مَا لَهُ هَذَا الرَّسُولُ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ﴾<sup>(۳)</sup>.

﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلَا أَنْزَلَ عَلَيْنَا الْمَلَائِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَنَا﴾<sup>(۴)</sup>.

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نَزَلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جَمْلَةً وَاحِدَةً﴾<sup>(۵)</sup>.

﴿وَإِذَا رَأَوكُمْ إِنْ يَتَخَذُونَكُمْ إِلَّا هُزُوا أَهْذَا الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ رَسُولًا﴾<sup>(۶)</sup>.

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ اسْجُدُوا لِلرَّحْمَنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْمَنُ أَنْسَجَدَ لِمَا أَمْرَنَا﴾<sup>(۷)</sup>.

\* \* \*

### مقارنة باطلة :

والإجابة على هذه التساؤلات ميسورة، وقد أومأ إليها الوحي الأعلى في هذه السورة وفي غيرها من المواطن التي دحضرت شبكات المعترضين، لكنني أحب أن أقف أمام الأسئلة الثلاثة الأولى وقفية تفسير وتنديد! هل صحيح أن محمدا عليه صلوات الله عليه استمد عقيدته في الله الواحد من العهد القديم؟ إن العهد القديم نسب إلى الله أنه ندم على خلق آدم ثم ندم على إغراق الأرض بالطوفان! وماذا يصنع بعد أن تم خلق آدم؟ فليرض بالواقع المؤسف! أما إغراق الأرض بطوفان آخر فلا يجوز! وحتى لا ينسى ويغرق الأرض مرة أخرى صنع قوس قزح يظهر بألوانه البهيجية بعد المطر فيتذكر رب، ويمنع تكرار الطوفان! هذا هو الإله كما تصفه التوراة! أما الإله كما يصفه الكتاب الذي أنزل على محمد عليه صلوات الله عليه فهو:

﴿عَالَمُ الْغَيْبِ فَلَا يَظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا﴾<sup>(۸)</sup>.

﴿وَإِلَيْهِ يَرْجِعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ﴾<sup>(۹)</sup>.

﴿إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ﴾<sup>(۱۰)</sup>.

﴿عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾<sup>(۱۱)</sup>.

(۲) سورة الفرقان : الآية ۵.

(۴) سورة الفرقان : الآية ۲۱.

(۶) سورة الفرقان : الآية ۴۱.

(۸) سورة الجن : الآية ۲۶.

(۱۰) سورة الملك : الآية ۱۹.

(۱) سورة الفرقان : الآية ۴.

(۳) سورة الفرقان : الآية ۷.

(۵) سورة الفرقان : الآية ۳۲.

(۷) سورة الفرقان : الآية ۶۰.

(۹) سورة هود : الآية ۱۲۳.

(۱۱) سورة الحج : الآية ۱۷.

﴿ قل من بيده ملکوت كل شيء وهو يجبر ولا يجبار عليه إن كنتم تعلمون. سيقولون الله، قل فأني تسحرون﴾<sup>(١)</sup>.

﴿ قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله﴾<sup>(٢)</sup>.

إله محمد ﷺ القائم على كل نفس بما كسبت! العالم بما كان ويكون من بدء الخليقة إلى يوم يبعثون! هذا الإله مسروق أو منقول من إله العهد القديم، الذي لا يعى ما يفعل! والذى يندم على ما صنع والذى يحتاج إلى ما يذكره لأنه ذاول؟

إن التوراة التي أثبتت هذا اللغو لا يعرفها موسى عليه السلام، لأن موسى كان يعرف الله معرفة حسنة وقد أرسد إليه القرآن الكريم هذا الوصف النقي لله سبحانه عندما سأله فرعون:

﴿ قال فمن ربكم يا موسى. قال ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى. قال فما بال القرون الأولى. قال علمها عند ربى في كتاب. لا يصل ربى ولا ينسى﴾<sup>(٣)</sup>.

إن الله نزه محمدا ﷺ عن افتراءات الكذبة ونزعه أنبياءه عن ظنون الجهلة والقول بأنه نقل علمه عن العهد القديم كالقول بأن أرسطو نقل فلسفته عن (جارسون) صحي في إحدى الخمارات بلندن، والغريب أن بعض المستشرقين يروجون لهذه الخرافات لأنهم ليسوا طلاب علم في الواقع الأمر، وإنما هم كهنة يرتدون ثياب البحث العلمي ليتفسروا عن ضغائنهم ضد الإسلام.

\* \* \*

## صعاليك الأعراب :

إن ما يقولون من أن القرآن أملأه رجل من أهل الكتاب تردید صغیر لما قاله صعاليك الأعراب من قرون وقرؤن. ما اسم هذا الملمى العبرى؟ ومن أين كان يجيء بمعانيه وقضایاه وفصائحه؟ ولماذا لم ينفرد دون محمد ﷺ بدعاوة النبوة؟ وما سر ملازمته ليلاً ونهاراً؟ وهل عجز العرب عن القبض عليه وحرمان عدوهم من مصدر وحیه؟

إن القرآن الكريم يذكر هذه التهمة بغير اكتئاث ثم يجيب عليها إجابة جديرة بالتأمل:

﴿ وقالوا أساطير الأولين اكتبها فھى تلى عليه بكرة وأصيلا. قل أنزله الذي يعلم السر في السموات والأرض، إنه كان غفوراً رحيمًا﴾<sup>(٤)</sup>.

(٢) سورة النمل : الآية ٦٥ .

(٤) سورة الفرقان : الآيات ٥ ، ٦ .

(١) سورة المؤمنون : الآيات ٨٨ ، ٨٩ .

(٣) سورة طه : الآيات ٤٩ - ٥٢ .

إن القرآن الكريم هو الأساس الخلقي والفكري لصاحب الرسالة العظمى . . والجواب المذكور يفيد أن منزله عالم الأسرار في العالمين فما العلاقة بين علم أسرار الكون، وإلهام آيات الكتاب؟ إن الكتاب - الذي هو معجزة محمد ﷺ - نزل وصفاً لآيات الله في الأنفس والآفاق من أزل الدنيا إلى أبدها، فاتحاً البصائر عليها لتعرف عظمة الله من دراستها ومطالعتها، وهو فيما وصف من آيات كونية، وفيما سجل من أحداث إنسانية يتسم بالصدق المطلق ويستحيل أن يكون في هذا الكلام السماوي ظل لربية أو وهم، ونحن نتحدى.

لقد سقطت في مجال البحث العلمي كتب كان لها قديماً قداسة! وظل القرآن وحده فيما يصف ويروى ينبوعاً جياشاً بالحق.

﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه﴾<sup>(١)</sup>.

وثم جواب آخر - ينضم إلى هذه الحقيقة - أن الإجمال هنا، ذكر لشيء من التفصيل آخر السورة عند قوله سبحانه :

﴿تبارك الذي جعل في السماء بروجاً وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً. وهو الذي جعل الليل والنهار خلقةً لمن أراد أن يذكر أو أراد شكوراً﴾<sup>(٢)</sup>.

يعنى أن الذكر والشكر مرتبطان بـالليل والنـهـار، وـهما مـرـتـبـطـان بـحرـكـتـى الشـمـسـ والـقـمـرـ، وـالـمـؤـمـنـ لا يـحـيـا دـاخـلـ قـوـقـعـةـ فـالـعـالـمـ أـجـمـعـ مـحـرـابـهـ الـذـىـ يـعـبـدـ اللهـ بـالـكـدـحـ وـالتـأـمـلـ فـيـهـ.

وعندما ألمـهـ اللهـ مـحـمـداـ ﷺـ هـذـاـ الـكـتـابـ كـانـ يـعـلـمـهـ رسـالـةـ إـلـيـانـيـةـ جـمـعـاءـ بـيـنـ الـأـرـضـ وـالـسـمـاءـ.

\* \* \*

### الشـبـهـةـ الثـالـثـةـ :

وننتقل إلى الشـبـهـةـ الثـالـثـةـ! إن الناس يضايقـهمـ أن يكون رسولـهـمـ بشـراـ يـأـكـلـ الطـعـامـ وـيـمـشـىـ فـيـ الأسـوـاقـ! فـماـ الـذـىـ يـضـاـيـقـهـمـ؟ هلـ هـمـ يـضـنـونـ بـالـرـسـلـ عـلـىـ مـتـاعـبـ القـضـمـ وـهـمـومـ العـيـشـ وـطـلـبـ الرـزـقـ؟ لوـ كـانـ الـأـمـرـ كـذـلـكـ لـقـلـنـاـ: رـأـفـةـ فـيـ نـفـوسـهـمـ يـشـكـرـونـ عـلـيـهـاـ، ثـمـ نـعـرـفـهـمـ حـكـمـةـ ماـ جـهـلـواـ.

الـحـقـيـقـةـ أـنـ هـؤـلـاءـ الـمـكـذـبـينـ، كـجـمـيعـ أـصـحـابـ الـمـوـاهـبـ الـمـتـخـلـفـةـ، يـحـسـدـونـ النـاسـ عـلـىـ ماـ آـتـاهـمـ اللهـ مـنـ فـضـلـهـ.

(٢) سورة الفرقان : الآيات ٦١ ، ٦٢ .

(١) سورة فصلت : الآية ٤٢ .

والطعن في بشرية الرسل شنستة قديمة كشف عنها قوم نوح عندما قال لهم :

﴿ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ، أَفَلَا تَتَقَوَّنُونَ. فَقَالَ الْمَلَائِكَةُ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا هُنَّا  
إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَرِيدُ أَنْ يَنْفَضِّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شاءَ اللَّهُ لَأَنْزَلَ مَلَائِكَةً مَا سَمِعْنَا بِهِذَا فِي آبَائِنَا<sup>(١)</sup>  
الْأُولَئِينَ. إِنَّهُ إِلَّا رَجُلٌ بِهِ جَنَّةٌ فَتَرَبَصُوا بِهِ حَتَّىٰ حَيْنٍ ﴾

في هذا الرد لجاجة محقورة يغطي بها أصحابنا مشاعر النقص والضعف التي تعمل داخل أنفسهم .. ومن الناس من إذا رأى ميزة رفيعة أعلن الحرب عليها واستهنى دمار صاحبها! والساقط يسره أن يرى الكل ساقطين .

والواقع أن الناس لا يصلح لتربيتهم إلا واحد منهم، يجوع في أزمات الحصار فيعلمهم التسامي من أجل المعتقد. أو يستعف عن الكسب الحرام وهو يتقلب في الأسواق فيتعلم الآباء منه كيف يتجلبون في طلب الرزق، ماذا يفعله ملك في هذه الأحوال. إن صَلَوةَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامٌ محمدًا صَلَوةَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامٌ صعد بالناس في درج الكمال مرتبة تلو مرتبة حتى بوأهم الأوج بهذه الإنسانية الرفيعة، هذه حقيقة سيرته .

إن المتعرضين القدامى والجدد على صاحب الرسالة الخاتمة يحاولون بأكفهم تغطية الشمس، ولكن الشروق الحمدى لن يدركه أ Fowler ، ولن تحجبه مدخن تنفس سوادها، هنا وهناك، فسوف يغلب الشعاع كل دخان.

\* \* \*

(١) سورة المؤمنون : الآيات ٢٣ ، ٢٥ .

# اليوم أكملت لكم دينكم

في يوم عرفة من السنة العاشرة للهجرة كان أكثر من مائة ألف مسلم يحجون مع النبي ﷺ الحجة التي عرفت في التاريخ بحجة الوداع! وأنصت الأصحاب إلى خواتيم الوحي الذي وصل جزيرة العرب بالملأ الأعلى وهي تنهي إليهم هذا النبأ المثير:

﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾<sup>(١)</sup>.

لقد قمت الرسالة التي بدأت آياتها تنزل من ثلات وعشرين سنة! نعم، فعلى بعد عشرين ميلاً من عرفة، كان الوحي يرف على غار حراء ببواكيه الندية، يقول للرسول الخاتم: ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق﴾<sup>(٢)</sup>.

لقد قرأ وقرأ وظل يقرأ ويقرأ، وهو هو ذا اليوم يسمع أن الختام أوشك وأن الدين اكتمل. بعد ثلات وعشرين سنة ليس لها نظائر في أعمار البشر، ولا أشباه في تواريخ الأمم تم نزول الوحي، وتمت تربية الأمة التي ستتحمله للعالمين أشرف على صنعها الإنسان الذي أفرده القدر بهذه الميزة فلم يشركه فيها واحد من المرسلين.

ألم يلبث نوح عليه السلام تسعة قرون ونصفاً ليصلاح قومه دون جدو؟ ألم يخلف موسى عليه السلام في قومه نحو ثلاثة نبى ظلوا كذلك ألف عام ليصلاحوا بني إسرائيل فلما تعذر صلاحهم تحولت رسالات السماء عنهم إلى الأبد؟

لكن «محمدًا» ﷺ بعنایة الله استطاع أن يغير الجزيرة العربية تغييرًا حاسماً، وخلال ربع قرن أو أقل تبدلت الأرض غير الأرض فإذا البقاع التي غبرت دهراً عطشى إلى أثارة من علم تفيف بحضارة مواردة بالحياة والعطاء والعدالة والرحمة، وإذا أبناء البوادي يعلمون أبناء روما وأثنينا والمدائن حقوق الإنسان، ومعالم الحضارة، وضوابط المعرفة.

إن ما أحدهه نبى القرآن في دنيا الناس معجزة فوق ما يعرف الناس من خوارق وعادات، والمائة ألف التي استمعت إليه في حجة الوداع وهو يهدى بأيات الحق كأنما انسكب في روتها قبس من هذا الإنسان الهادى فإذا هي تحول إلى شهب في الليل المخيم على الإنسانية، فلا

(١) سورة المائدة : الآية ٣ .  
(٢) سورة العلق : الآية ١ .

ترى فيهم إلا مجاهدا يهوى التضحية، أو فقيها يهوى المعرفة، أو ناسكا تربى التقوى أو شهيدا يعلم الناس الكبرياء على الدنيا وأهوائها.

سبحان الله، من صب هذه النفوس في قوالبها الجديدة؟ ثم نشرها نشرا في آفاق الدنيا لتسمع الناس الأذان من انفاس الصبح إلى ما بعد الغروب.

إنه الإنسان المصطفى الذي اكتفى الأحزان والتألم منذ قيل له:  
﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق﴾.

إلى أن تنزل عليه بعد ثلات وعشرين سنة:

﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾.

كان كل يوم من هذه السنين الطوال عمرا كاملا من أعمار الآخرين لما حفل به من شئون وشجون.

في قراءاتي لسير الأنبياء قررت أن محمدا عليه السلام أعبد الأولين والآخرين وشرحت - فيكتسي - كيف أن أديم الأرض لم يشهد مثله تاليًا للوحى، قواما به آناء الليل يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه! ولم يشهد مثله ساجدا يستشعر أمجاد الألوهية ويحيى ربه بفنون ناضرة من التسبيح والتحميد، ولم يشهد مثله متتصبا في ميادين الجهاد كادحا لإعلاء كلمة الله، مخليا الطريق من الجبارية والفتانين.

من حب الله والتحاب فيه بدأت قافلة الإسلام مسيرتها، بدأت أفرادا يعدون على أصابع اليدين واحدة، ثمأخذت تنمو ببطء شديد لكنه مطرد موصول الأواصر التي تشدتها وتتبع من فؤاد صاحب الرسالة المفعتم بالشوق والصدق والتسامي، ولقد عرف خصوم محمد عليه السلام ذلك، واعترفوا بأنه ليس في الدنيا أحد يحبه صحبه كما يحب أصحاب محمد.

أين ذلك مما رواه الإنجيليون أن بطرس في إحدى المحن التي مرت بيعيسى بن مرريم قبض عليه رجال الشرطة، وسألوه عن صلته بيعيسى فغلبه الخوف على حياته وأنكر أنه يعرف، بل أن يؤمن به.

في هذه البيئة الصخرية البالغة الجفاف كانت مشاعر الود والإيثار وافتداء الغير - لله وحده - ومن أجل دينه تسفج من النبي الإسلام وتضع الأسس لبناء الأمة الأمينة على وحي الله، المسئولة عن حفظه وتبليغه إلى آخر الدهر.

ولعل ذلك كان السر في تماسك المسلمين أمام العادات المرة التي ووجهوا بها في كل مكان، لأن شياطين الأنس والجن تقاسمت ألا يرفع للإسلام علم، وألا يتنظم له صف.

أهل الكتاب من يهود ونصارى لا يكتمون سخطهم على الدين الجديد وتبرمهم بعقائده وسعفهم في تخريب مساجده! ولقد رأيتم إلى يوم الناس هذا تردد وجوههم عند سماع الأذان، وتضيق بهم الأرض.

ماذا يريدون؟ إننا لن ندع تكبير الله وتوحيده والإقرار بالجميل للنبي الذي عرفنا هذه الحقائق.

وقد سجل القرآن الكريم مشاعر القوم، ونبهنا إلى ما يجب بازائها عندما قال:

﴿ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم، قل إن هدى الله هو الهدى، ولئن اتبعت أهواءهم بعد الذي جاءكم من العلم مالك من الله من ولى ولا نصير﴾<sup>(١)</sup>.

وأما الكافرون وراء دائرة الكتابيين ففي ضلال وسرع، لا يهادنون الإسلام ولا تبرد لهم خصومة، هم كما قال الله :

﴿ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا﴾<sup>(٢)</sup>.

في وجه هذه المقاومات العنيفة نشأ الإسلام، نشأ يقيم الصلوات ويختتمها بإفشاء السلام يمنة ويسرة، ونشأ يعود أتباعه على إلقاء السلام في المجالس والطرقات، لأن السلام تحية المسلمين على امتداد الزمان والمكان.

ومشت قافلة الإسلام بخصائصها النفسية والاجتماعية، متغلبة على أنواع الحصار التي فرضت عليها، ومجذوبة بعظمة قادتها كل من في قلبه بقية من خير أو شرف، ومتخطية أحقاد الأعداء فما وضع السيف إلا حيث لا يجدى الندى ولا ينفع وئام.

وها هي ذى بعد ثلاث وعشرين سنة تجع البيت العتيق بعدما ظهرت جوانبه من الأصنام، وتنصت إلى قادتها الجليل وهو يخطبها في حجة الوداع يزودها بنصائحه ويعلن انتهاء الجاهلية وتقاليدها البالية.. ويطرق آذانها هذا الخبر الإلهي الذي له ما بعده:

﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا﴾<sup>(٣)</sup>.

كيف تم في هذه الفترة الوجيزة نقل أمّة من التعصب الشديد للباطل إلى التعصب الشديد للحق؟ إن مسافة الخلف بين العرب في جاهليتهم والعرب بعد إسلامهم بعيدة.. . كيف طويت هذه المسافة مع انعدام وسائل الإعلام الحديثة وطول المشقة بين القلوب والأفكار؟

(٢) سورة البقرة : الآية ٢١٧ .

(١) سورة البقرة : الآية ١٢٠ .

(٣) سورة المائدة : الآية ٣ .

إن الشيوعية في عصرنا مع استعانتها بأحدث ما وصل إليه العلم لم تستطع بعد خمس وستين سنة أن تستقر في أرضها إلا بالأحكام العرفية والقوانين الاستثنائية لأن جو الحرية قاتلها يقيناً . أما العرب فإن الإسلام غيرهم في فترة قصيرة ، ثم غيروا العالم بعد ذلك تغييراً جذرياً ولم تكن لهذا التحول الشامل أداة إلا الأسوة الحسنة . قال مالك بن أنس : بلغنى أن النصارى كانوا إذا رأوا الصحابة رضي الله عنهم الذين فتحوا الشام يقولون : والله لهؤلاء خير من الحواريين .

والواقع أن الإجهاز على الاستعمار الروماني ومحو مظالمه وظلماته ما كان يقدر عليهم أبداً إلا هذا الجيل الذي رياه محمد عليه الصلاة والسلام ، إن القوتين النفسية والعقلية على المحرو والإثبات انتقلتا من صاحب الرسالة العظمى إلى الرجال الذين تبعوه ، فإذا هم يغسلون الأرض من أدراها لتنشأ عليها أمم من طراز جديد . وقد روى الشیخان حديثاً يضرب المثل لهذه القدرة الفائقة ، فعن أبي سعيد الخدري عن النبي ﷺ قال : « يأتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس - فيقال لهم - فيكم من صاحب رسول الله ﷺ ؟ فيقولون : نعم ! فيفتح لهم . ثم يأتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال : هل فيكم من صاحب أصحاب رسول الله ﷺ ؟ فيقولون : نعم . فيفتح لهم » .

والحوار كما قلنا من باب التمثيل ، لإبراز القدرات العارمة على التغييرين الاجتماعي والسياسي اللذين انتقلا إلى الصحابة والتابعين من حامل الرسالة الخاتمة ، هذا النبي الذي دفع القرون أمامه بعدهما نفح فيها من روحه ، فإذا اليابس يخضر ، والكدر يصفو ، وإذا تراثه في أوائل القرن الخامس عشر لا يزال - من الناحية النظرية - سيد الموقف وإن جار عليه الأقربون والأبعدون ، وتنكر له كثيرون .

وقد كانت الحكمة القرآنية هي التي تولت صياغة المسلمين على النحو الذي بلغوه ، وأعني بالحكمة الموزتين النفسية والفكرية التي ضبطت الفرد والجماعة .

وإليك هذا المثال بعد صفحتين من الآداب التي انتظمت العقائد والأخلاق تقرأ قوله تعالى :

﴿ ولا تقف ما ليس لك به علم ، إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولاً . ولا تمش في الأرض مرحاً ، إنك لن تحرق الأرض ولن تبلغ الجبال طولاً . كل ذلك كان سيئه عند ربك مكروهاً . ذلك مما أوحى إليك ربك من الحكمة ﴾<sup>(١)</sup> .

(١) سورة الإسراء : الآيات ٣٦ - ٣٩ .

هذه الحكمة التي ألهما صاحب الرسالة هي التي جعلت أتباعه ربانين يدخلون البلاد  
لحساب السماء لا جريا وراء الخطام، ويحيون الله لا لطبع الأثرة والاستعلاه.

وقد جاءت الحكمة في سورة الإسراء بعد تفصيل بعض مفرداتها ولكنها في سورة لقمان  
جاءت سابقة ثم لحقتها التفصيل والإيضاح.

﴿ولقد آتينا لقمان الحكمة أَن اشْكُرَ اللَّهَ، وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرْ لِنَفْسِهِ، وَمَنْ كَفَرْ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الْحَمْدِ﴾<sup>(١)</sup>.

ثم شرع لقمان يعرض حكمته ويؤدب ابنه ويرفع مستواه.

ومن فقهائنا من يرى الحكمة هي السنة الشريفة، وربما استأنس لذلك باقتراحها بالكتاب  
عادة، ونحن نعرف أن السنة نصف الدين ومجلى العظمة المحمدية بيد أننا لا نفسر الحكمة بها  
ونرى الأليق بالكلمة ما ذكرنا.

والحكمة في المصحف الشريف سطور متورة وعظات حية، لكنها تحول من شخص النبي  
العظيم إلى سيرة مرمودة وبطولة معجبة ومنهج دقيق، إن الفضائل التجسدة في سيرة محمد  
عليه الصلاة والسلام جعلته شمسا لا يلحقها أفال، ومكنت الآلوف من الأخذ عنه والاقتباس  
منه دون زحام.

وغربي أن تلتقي في سيرة هذا الإنسان العالى أطراف متباعدة من شئون الناس فيؤديها كلها  
بدقة لا ترى فيها تفاوتا، إنه يعلم امرأة كيف تنقى بدنها، ويعلم رجلا كيف يرجل شعره،  
وفي الوقت نفسه يرسى العلاقات الدولية، ويخطط للحرب والسلام.

والسر في ذلك أنه ترجمة عملية للقرآن الكريم، فهو مدد شعوره ولب تفكيره، وأساس  
سلوكه ونظام أخلاقه في البيت والطريق والخلوة والحلوة والصداقة والخصام والقرب والبعد.

كان العرب أفراداً مبعثرين لا يجمعهم شيء، وكان تركيبهم النفسي يستعصى على كل  
رباط، وقد قال الله فيهم:

﴿لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مَا أَلْفَتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ﴾<sup>(٢)</sup>.

فما الذي حول الجزيرة الفوضوية إل مستودع رتيب تخرج منه الجيوش موحدة الهوى  
والهدف؟ وتنساق إلى غاياتها مرصوصة الصفوف تخني أصلابها في الصلاة على تكبير واحد!  
وتتسابق إلى لقاء الله بيقين واحد؟

إن صاحب الرسالة العظمى بكتابه الكريم هو الذي أتم هذا الإعجاز.

(١) سورة لقمان : الآية ١٢ .

(٢) سورة الأنفال : الآية ٦٣ .

بدأت المسيرة بنفر يعدون على الأصابع، وها هم أولاء في يوم عرفة يبلغون عشرين ومائة ألف.. يستعدون لصلاح العالم بعدهما أصلحوا بلادهم، ويحسون أن رحلة جديدة توشك أن تبدو في تاريخهم وهم ينصنون في خشوع وأدب للوحى الإلهي:

﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنَكُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

اكتمل الدين، وتمت النعمة، وارتضى الله لنا الإسلام دينا.

أى شرف باذخ عمم القدر به هامتنا؟

لقد أصبح صبغتنا الثابتة ووظيفتنا العالمية فمن جهد هذا القدر، وارتخص هذه النعمة فكأنما خر من السماء فتخطفه الطير أو تهوى به الريح في مكان سحيق.

لا أزدرى أحداً من الناس كما أزدرى امراً شرفه الله بالإسلام فخلع عنه ثوبه، وترك لواءه، وقرر السير في الدنيا عرياناً تحت لواء الجاهلية الأولى.

ما تقول في عربي يهجر دينه وينسى ربه العظيم ويستقبل في أرضه هندوكيا يقدس بقرته أو سيخيا يقدم خرافته، أو يهودياً يعظم أرومته، أو صليبياً يوقر ثالوثه، كل أولئك يغالون بعقائدهم وألسنتهم.. وهو وحده بارد الأنفاس بإزاء مواريثه من دين ولغة.

ماذا يتظر هذا الشقى إلا البار والعار؟

إن المسلمين إذا فقدوا مودة الرحمن لم يبق لهم على ظهر الأرض صديق، وإذا أصاعوا شرائع الإسلام فلن يكون لهم من دون الله ولی ولا نصير.

أقول ذلك والأنباء الموجهة تكتنفتنا في الصباح والمساء تحكي كيف يعبد اليهود حولنا، وكيف استنسن البغاث بأرضنا، وكيف تحرّأت علينا الخالية والعاطلة، وكيف باهت قضايانا بالخذلان في محافل العالم الكبرى؟

هل توقعنا التجارب اللاذعة فنعود إلى الإسلام عودة تزكي السائر وتبني الأخلاق وتصلنا بالحكمة القرآنية الهادية، وتشعرنا بشرف الانتماء إلى محمد ﷺ ودينه وضرورة العمل الجاد برسالته؟ إن الله بعث من العرب خاتم رسليه، وجعل في أرضهم قبلة الصلاة، وجعل من لغتهم لسان الوحي، وأودع في تراثهم السنة المطهرة واستبحاراً فقهياً لم يعرف مثيله في حضارة بشرية.

(١) سورة المائدة: الآية ٣.

وبعد هذا الإنعام الغامر - قال للعرب :

﴿فاذكروني أذركم واسكروالى ولا تكفرون﴾<sup>(١)</sup>.

فهل نذكر ونشكر ، ونعيد البعث الإسلامي مرة أخرى ليحيى الموات وينشر الأموات؟ ذلك  
ما يجب علينا في عيد اكمال الدين وتمام النعمة .

\* \* \*

---

(١) سورة البقرة : الآية ١٥٢ .

## حقائق عن الهجرة

سألني طالب علم عن قوله تعالى :

﴿إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذَا أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيْدِهِ بِجُنُودِ لَمْ تَرُوهَا وَجَعَلَ كَلْمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلَى، وَكَلْمَةَ اللَّهِ هِيَ الْعُلِيَا، وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾<sup>(١)</sup>.

قال : هل نزلت تلك الآية وصفا لرحلة الهجرة وتعقيبا على أحداثها؟ قلت : لا ، إنها نزلت بعد الهجرة بسبعين سنة استرجاعاً لغير ما تمحوها الأيام ولا الأعوام .

أما سيل المهاجرين فقد أمر الرسول ﷺ بوقفه في السنة الثامنة بعد أن تم فتح مكة ! وقال : « لا هجرة بعد الفتح ، ولكن جهاد ونية ، وإذا استنفرتم فانفروا »<sup>(٢)</sup> .

يعنى إذا طلبتم لحماية الدعوة ، ونصرة الدولة الإسلامية ، فليبوا ولا تكسلاوا .

قال : فلم التذكير بالهجرة بعد هذا الأمد الطويل ؟ قلت : هذه الآية بعض ما نزل في مقاتلة الرومان الذين اغتالوا الدعاة المسلمين واعتربوا طريقهم وهم يبلغون رسالة التوحيد .

كان الروم يومئذ يمثلون الدولة الأولى في العالم ، صحيح أن الفرس ضالعوهم في القوة ، ونازعوهم السيادة ! غير أن حربا نشبت بين القوتين العظميين انتهت بانهزام الفرس انهزاماً ساحقاً ، فانفرد الرومان بالسطوة في أرجاء العالم كله ، وأغرتهم ذلك بمطاردة الدعاة المسلمين ومنعهم من البلاغ .

فلما قرر النبي ﷺ محاربة الروم والتصدي لعدوانهم فزع الكثيرون ! وتشاقلوا عن الخروج ! وقال بعضهم لبعض : أئن لنا مقاومة هذه الدولة العظمى ؟ ما لنا قبل بهؤلاء .

ونزل الوحي الأعلى يقطع دابر الضعف ، ويستأصل روح الهزيمة ويطلب إلى المؤمنين أن يسارعوا إلى النفير ، وأن يسيراوا إلى الروم حيث كانوا دون أى تهيب .

وذكر المتألقين عن الجihad بأن النصر من عند الله وحده ، لا تمنعه قلة عدد أو عدو .

(١) سورة التوبة : الآية ٤٠ .

(٢) رواه مسلم .

وساق إليهم درسا من الهجرة النبوية، وكيف أن الرسول ﷺ وهو فرد مستوحش  
مستضعف في عرصات مكة خرج مع صاحبه أبي بكر وأويا إلى غار يخفيهما عن أعين  
المطاردين، وكان العزاء الوحيد بإزاره هؤلاء الأعداء المتربيصين « لا تحزن إن الله معنا ».

فماذا كانت التسليمة؟ إن الله لم يخذل من تعلق به واستند إليه، وهذا هو ذا رسول الله  
ﷺ يبلغ المدينة، ويبقى بها سنين معدودة ثم يعود إلى مكة فاتحا، كاسرا دولة الأصنام  
ورافعا راية الحق.

إن الذي دبر هذا الفوز قادر على أن يصنع مثله لدولة فتية ناشئة تستبك مع أعتى دول  
الأرض وأوسعها سلطانا، قادر على أن ينصر المسلمين وهم قلة تعز بالإيمان على الروم وهم  
كثرة تريد الطغيان بباطلها.

المهم أن يتم المسلمون استعدادهم، ويأخذوا أهبتهم كلها تاركين ما يبقى فوق طاقتهم لعون  
الله.

إن الله لا ينصر المفرطين! وإذا تكاسلت عن أداء ما عليك وأنت قادر فكيف ترجو من الله  
أن يساعدك وأنت لم تساعد نفسك؟

هذا درس من الهجرة يساق إلى المتواكلين الذين يتظرون من الله أن يقدم لهم كل شيء،  
وهم لم يقدموا له شيئا.

بل لم يقدموا لأنفسهم إلا ما تيسر! فليس لهم طموح أصحاب الهمم وجihad الخرافق على  
السبق، وغضب الثنائيين على الضييم، وسوق الراغبين في الجنة.

ومر بخاطري تساؤل لطيف؟ لقد نزلت سورة الأنفال في أعقاب « بدر » ونزل النصف  
الثاني من سورة آل عمران في أعقاب « أحد »، ونزلت سورة الأحزاب بعد غزوة الخندق! فلم  
لم تنزل سورة للهجرة بعد نجاح رحلتها؟

والهجرة هي بدء التاريخ الإسلامي والحد الفاصل بين مرحلتين متميزتين في السيرة  
النبوية؟

وجاء الجواب سهلا! إن هذه المعارك استغرقت أياما قليلة، أما الهجرة فشأن آخر لقد ظلت  
أفواج المهاجرين متصلة سنين عددا، وتطلب التعليق عليها مواضع عديدة.

ومن ثم ذكرت الهجرة في سور البقرة وآل عمران والنساء والأطفال والتوبه والنحل والحج  
والمحنة والتغابن والحسن.. وكان التعليق في كل سورة إبرازاً لمعنى مقصود.

ولاحظت أن سورة النحل مكية، وقد جاء فيها قوله تعالى:

﴿وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظَلَمُوا النَّبِيِّنَهُمْ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ، وَلَا جُرْأَةُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ  
كَانُوا يَعْلَمُونَ. الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَى رِبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

ترى من أولئك المهاجرون؟ أهم الذين فروا بدينهم إلى الحبشة بعدما تعرضوا لإرهاب الوثنية الطاغية في مكة؟ ربما .

أم هي إرهاص لانتقال المسلمين إلى المدينة كي يقيموا دولة الإسلام بها؟ ربما.  
على أن هناك فرقاً كبيراً بين الهاجرين! فالذين ذهبوا إلى الحبشه كانت لهم أوبة، طالت  
الغربة أم قصرت، قد يعودون إلى مكة أو إلى المدينة وفق الظروف التي تواجههم.  
أما المهاجرون إلى المدينة فقد قطعوا صلتهم بالماضي كله، ونزلوا إلى الأبد عن بيوتهم  
وأموالهم وذكرياتهم فلا عودة أبداً إلى شيء منها.

لقد تركوها لله ، وربطوا أنفسهم بالوطن الجديد للدين الذى آمنوا به ! وكان على لسان كل مهاجر قول الشاعر :

إذا انصرفت نفسي عن الشيء لم تكن إليه بوجهه آخر الدهر تقبل !  
وكان صاحب الرسالة مثلاً أعلى في الوفاء للبلد الذي أحسن استقباله ، فقد مات في  
ترابه .

و قبل أن نشرح آيات الهجرة في بعض سور المدنية نقدم بين يديها جملة من الحقائق التي تغرب عن بال المسلمين المعاصرين ! فالظن السائد بينهم أن المرأة لم تستغل بالدعوة أو ذادت عنها ، ولا ضحت في سبيلها ، وهذا خطأ بعيد .

روى أحمد بن حنبل عن أنس رضي الله عنه أن أبا طلحة خطب أم سليم - وذاك قبل أن يسلم - فقالت له: يا أبا طلحة.. ألم تعلم أن إلهك الذي تعبد نبت من الأرض؟ قال: بلى! قالت: أفلأ تستحي تعبد شجرة؟ إن أسلمت فإنني لا أريد منك صداقا غير الإسلام.

قال: حتى أنظر في أمرى! فذهب ثم جاء فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله... فقلت لابنها أنس بن مالك: يا أنس.. زوج أبي طلحة.

فزووجها ابنتها منه ، وحسن إسلامه ، وقاتل مع رسول الله ﷺ .

ومن الطرائف ما رواه مسلم عن هذه السيدة المؤمنة الداعية . .

(١) سورة النحل : الآيات ٤١ ، ٤٢ .

قال أنس : اتخذت أم سليم يوم حنين خنجرًا ، فكان معها ، فرآها أبو طلحة ، فقال : يارسول الله .. هذه أم سليم معها خنجر ! فقال لها رسول الله : ما هذا الخنجر ؟ فقالت : اتخذته ، إن دنا مني أحد من المشركين بقررت به بطنه ! فجعل رسول الله يضحك .

لعمري إن هذه المرأة أشجع من رجال ! وقد تفقد المسلمة السلاح الذي يسعفها في أثناء المعركة ، فهل تستسلم ؟ كلا .

روى الطبراني عن مهاجر أن أسماء بنت يزيد بن السكين - بنت عم معاذ بن جبل - قتلت يوم اليرموك تسعه جنود من الرومان بعمود خيمتها .

وأسماء هذه حضرت بيعة العقبة الكبرى مع سيدة أخرى هي نسيبة بنت كعب رضي الله عنها .

هل يفكر المسلمون المعاصرلون في إعادة التعاليم والتقاليد التي صنعت هذا الجيل ؟  
والسياق يفرض علينا أن نذكر بيت أبي سلمة حين قرر الهجرة .

قالت أم سلمة : لما أجمع أبو سلمة الخروج إلى المدينة رحل إلى بعيره - وضع الرحل على ظهره - ثم حملني عليه وأخذت ابني في حضني ثم خرج يقود بنا البعير .

فلما رأه رجال بنى المغيرة - قبيلتها - قاموا إليه فقالوا : هذه نفسك غلبتنا عليها ! أرأيت صاحبنا هذه ؟ علام نتركك تسير بها في البلاد ؟

قالت : ونزعوا خطام البعير من يده وأخذوني منه !

وعلم بنو عبد الأسد - قبيلة أبي سلمة - بما كان فقالوا : والله لا نترك ابنتنا عندها إذ نزعنوها من صاحبنا .

قالت : فتجاذبوا ابني سلمة بينهم حتى خلعوا يده ، ثم انطلق به بنو عبد الأسد وحبسني بنو المغيرة عندهم ، وانطلق أبو سلمة وحده إلى المدينة ، تاركا زوجته وابنه .. لا يدرى مصير كليهما .

وكانت السيدة أم سلمة تخرج كل غداة إلى الصحراء ترمي الأفق وت بكى حتى غابت عنها سنة وهي تعانى ما تعانى .

ورق أهلها آخر الأمر لها بعد أن تشفع لها رجل من بنى عمومتها ، فقالوا لها : الحق بزوجك إن شئت ، فاستعادت ولدتها ، وولت وجهها شطر المدينة ، وانضمت إلى زوجها في الدفاع عن الإسلام ، بعد رحلة لا مكان لسردها هنا .

ما سقناه آنفا من قصص أولئك السورة الفضليات، المجاهدات المهاجرات كان تمهيدا لابد منه قبل شرح آيات الهجرة في سورة آل عمران والنساء.

ففي السورة الأولى دعا أولو الألباب ربهم هاتفين:

﴿رَبُّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مِنَادِي يَنْادِي لِلْإِيمَانِ أَنَّ أَمْنَوْا بِرَبِّكُمْ فَآمَنُوا، رَبُّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبُنَا وَكُفْرُ عَنْنَا سَيِّئَاتِنَا وَتَوْفِنَا مَعَ الْأَبْرَارِ. رَبُّنَا وَأَتَنَا مَا وَعَدْنَا عَلَى رَسْلِكَ وَلَا تَخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، إِنَّكَ لَا تَخْلُفُ الْمِيعَادَ﴾<sup>(١)</sup>.

وبعد هذه الضراعة استمع أولو الألباب إلى الإجابة:

﴿فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّنْكُمْ مِّنْ ذَكْرٍ أَوْ أَثْنَيْ﴾<sup>(٢)</sup>.

تفصيل للنوعين معا، إن الذكورة والأئنة هما الأقدام التي تمشي بها الإنسانية، أو الأجنحة التي تعلو بها، ما يستغني أحدهما عن الآخر.

﴿بَعْضُكُمْ مِّنْ بَعْضٍ، فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَوْذَوْا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لَا كُفَّرُونَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَا دُخُلُنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ﴾<sup>(٣)</sup>.

هل ذلك الوعد للرجال وحدهم؟ كلا! فإن إسلام أبي طلحة بعض حسنتات أم سليم التي أوتيت العلم والإيمان من قبله.

وإسلام عكرمة بن أبي جهل، وجهاده واعترافه الرومان يوم اليرموك اعتراضا كسر حدتهم .. ثم استشهاده آخر الأمر كل ذلك يوضع في كفة حسنتات زوجته (أم حكيم) التي أغرته بالإسلام إغراء واجتذبه إليه اجتذبا .. ولا ينقص ذلك من أجر الشهيد العظيم شيئا.

وهل يقل أجر أم سلمة عن أجر زوجها؟ إن هذه الحقائق التاريخية هي التي جعلت الوحي الأعلى يفصل عند تقسيم الجزاء، فيذكر الجنسين معا:

﴿فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّنْكُمْ مِّنْ ذَكْرٍ أَوْ أَثْنَيْ﴾<sup>(٤)</sup>.

وما دعاني إلى هذا الشرح إلا أن بعض الناس يزدرى الإناث، ولا يوارب فوى تحقيره لها، ثم يزعم كاذبا أنه ينفذ تعاليم الإسلام.

وإن المرأة العظيمة تعين الرجل على الجهاد وعلى الاستشهاد، وقد فعلت ذلك أسماء بنت أبي بكر كما فعلت ذلك الحنساء في معركة الفادسية.

(٢) سورة آل عمران : الآية ١٩٥ .

(١) سورة آل عمران : الآيات ١٩٣ ، ١٩٤ .

(٤) سورة آل عمران : الآية ١٩٥ .

(٣) سورة آل عمران : الآية ١٩٥ .

والإسلام الذي صنع هذه المواقف قديماً قادر على صنعها الآن.

وبديه أنه لا كل الرجال ولا كل النساء قادر على تسلق هذه الذرى.

وذلك يعود إلى ضعف الأخلاق وقوتها لا إلى ذكورة أو أنوثة.

وقد حكى القرآن الكريم قصة رجال تقايسوا عن الهجرة، وما لوا إلى البقاء، مع أهليهم وأولادهم في مكة، فلما استعلن الإسلام، والتقووا بالسابقين الأولين عرفوا أنه فاتهم خير كثير، وفضل عظيم، فندموا على تفريطهم! وما يجدى ندم.

وفي هذا نزل قوله تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوٌّ لَّكُمْ فَاحذِرُوهُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

وروى الترمذى عن ابن عباس أنها نزلت في رجال من أهل مكة أسلموا وأرادوا الهجرة، فأبى أزواجهم وأولادهم أن يدعوهم يأتون النبي ﷺ.

فلما أتوا رسول الله ﷺ متآخرين رأوا الناس قد فقهوا في الدين! ففهموا أن يعاقبوا زوجاتهم على هذا التشبيط.

وهذا ضرب من التنصل لا مساغ له، فاللوم مشترك بين الفريقين.

وقد ذكر القرآن الكريم أن هناك نساء عافت الشرك، ورفضت البقاء في داره، وقررت اللحاق بدار الإسلام، فتركت مكة وأزواجهن. وهاجرن إلى المدينة المنورة! وفيهن نزل قوله تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ إِنَّ اللَّهَ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تُرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ﴾<sup>(٢)</sup>.

إن التفاوت بين البشر عظيم! وصدق شوقي :

\* ومن النفوس حرائر وإماء \*

فإذا انتقلنا إلى حديث سورة النساء عن الهجرة وجدنا ملحظاً آخر وجدنا الإسلام يحرم الاستئذان على أمته، ويحظر عليهم قبول الدنيا والإقامة على الضيم.

فمن سهل عليه الهوان ولأن ظهره للأوزار فهو بذلك يرشح نفسه للنار، وبئس القرار:

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالَى أَنفُسَهُمْ قَالُوا فَيمْ كَتَمْ كَنَا مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ،

(١) سورة التغابن: الآية ١٤.

(٢) سورة المدحنة: الآية ١٠.

قالوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها، فأولئك مأواهم جهنم، وساءت مصيراً<sup>(١)</sup>.  
والابتلاء قد يكون شديداً على رب الأسرة الذي يسام الخسف لأنّه أسلم، ويعجزه عن  
الانتقال عدد من البنين والبنات يقيدون خطاه! ويحضر في ذهنه قول الشاعر:

لولا بنيات كزغب القطا  
رددن من بعض إلى بعض!  
لكان لى مضطرب واسع!  
لامتنعت عيني عن الغمض!  
 وإنما أولادنا بيتنا..!  
أكبادنا تمثشى على الأرض!  
لو هبت الريح على بعضهم  
في الأرض ذات الطول والعرض!

بيد أن الإسلام - مع تقديره لكل المتابع الإنسانية - يأنى على أتباعه كل الإباء أن يرسموا  
سياستهم القريبة والبعيدة على قبول الواقع السيء.

لا . . إن عز عليهم التحول اليوم بيتوا النية لغد ولا يستكينون أبداً .

ومن ثم عذر الإسلام أصنافاً بأعيانهم:

﴿إِلَّا الْمُسْتَضْعَفُونَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلْدَانِ لَا يُسْتَطِعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا.  
فَأُولَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ﴾<sup>(٢)</sup>.

فمن وجد حيلة أو سبيلاً فلا عذر له، وعليه أن يشد الرحال إلى المدينة ليدعم دولة  
الإسلام فيها، رجلاً كان أو امرأة.

إن المجتمع لا يعدو أن يكون رجلاً أو امرأة أو ذرية، والدولة الجديدة تتطلب أولئك  
جميعاً، فأما الذرية فهم الجيل الناشئ! هم مستقبل الإسلام! فليهاجروا مع ذويهم، وأما  
الرجال والنساء، فقد صنعوا بعد الهجرة سياجاً للإيمان احتمى به الدين المطارد من الحاقدين  
والمتعصبين، حتى انتصر عليهم آخر الأمر.

في السنة الرابعة من القرن الخامس عشر أرى العواصف العاتية تهب بعنف تريد اجتياح  
الإسلام، والآتين عليه من القواعد! فهل تستحضر من معانى الهجرة ما يخزى أعداء الله،  
ويريد كيدهم في نحورهم! وما يساعدنا على استئناف رسالتنا، ودعم حضارتنا؟

إن الضميرين الفردي والدولي يتربّحان في هذه الآونة الكالحة من التاريخ! والدواء عندنا  
وحذنا! فهل ننصف أنفسنا وننقذ العالمين؟

\* \* \*

(٢) سورة النساء: الآية ٩٧ ، ٩٨ ، ٩٩

(١) سورة النساء: الآية ٩٧

## تأمّلات و خواطر في مناسك الحجّ

في معركة الخbiz التي تسود الأرجاء، وترهق الأعصاب! وفي زحام الحياة والناس يلهثون وراء مأربهم القرية والبعيدة! كان هناك أشخاص آخرون يخلصون بأنفسهم بعيداً، ويصنعون إلى نداء آخر يجيء من وراء القرون، ويتعدد صداؤه على اختلاف الليل والنهار! إنه نداء قديم جديـد! قدـيـم لأنـ أباـ الأنـبيـاء إبرـاهـيم عليهـ السـلامـ أولـ منـ أعلـنهـ، وصـدعـ بـأـمـرـ اللهـ حينـ قالـ لهـ:  
﴿وَأَذْنَ فِي النَّاسِ بِالْحَجَّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ﴾<sup>(١)</sup>.

وـجـديـد لأنـ خـاتـمـ الـأـبـيـاءـ مـحـمـدـ بنـ عـبـدـ اللهـ عـلـيـهـ السـلـامـ نـدـبـ إـلـيـهـ وـقادـ قـوـافـلـهـ وـوـضـعـ منـاسـكـهـ وـبـيـنـ ماـ رـاصـدـ اللهـ لـهـ مـنـ جـوـائزـ، وـرـبـطـ بـهـ مـنـ مـنـافـعـ.. وـكـانـ آـخـرـ عـهـدـهـ بـالـجـمـاهـيرـ الـحـاشـدةـ وـهـىـ تـصـيـحـ إـلـيـهـ فـىـ حـجـةـ الـوـدـاعـ يـزـوـدـهـ بـأـخـرـ وـصـايـاهـ، وـأـحـفـلـهـ بـالـخـيـرـ وـالـبـرـ.

إنـ وـفـودـ الـحـجـيجـ وـهـىـ تـنـطـلـقـ صـوـبـ الـبـيـتـ الـعـتـيقـ مـخـلـفـةـ وـرـاءـهـ مـشـاغـلـ الـدـنـيـاـ، وـهـاتـفـةـ بـأـصـواتـ خـاـشـعـةـ: لـبـيـكـ اللـهـمـ لـبـيـكـ. لـبـيـكـ لـاـ شـرـيكـ لـكـ لـبـيـكـ، إـنـ الـحـمـدـ وـالـنـعـمـةـ لـكـ وـالـمـلـكـ.. لـاـ شـرـيكـ لـكـ، إـنـ هـذـهـ الـوـفـودـ تـؤـكـدـ مـاـ يـجـبـ عـلـىـ النـاسـ جـمـيعـاـ لـهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـىـ، مـنـ طـاعـةـ مـطـلـقـةـ، وـانـقـيـادـ تـامـ، وـذـكـرـ وـشـكـرـ، وـتـوـحـيدـ وـتـمجـيدـ.

هلـ الـعـالـمـ يـسـتـذـوقـ هـذـهـ الـمـعـانـىـ؟ وـيـسـتـشـعـرـ حـلـاوـتـهـ؟ كـلاـ، فـمـاـ أـكـثـرـ التـائـهـيـنـ عـنـ اللهـ، وـالـمـتـرـدـيـنـ عـلـىـ حـقـوقـهـ! مـاـ أـكـثـرـ الـعـابـدـيـنـ بـغـيـرـ مـاـ شـرـعـ، وـالـحـاـكـمـيـنـ بـغـيـرـ مـاـ أـنـزـلـ! إـنـ هـؤـلـاءـ الـعـاصـيـنـ نـغـمةـ شـاذـةـ فـىـ كـوـنـ يـسـبـحـ بـحـمـدـ رـبـهـ:

﴿أَفَغَيْرَ دِينَ اللهِ يَبْغُونَ وَلِهِ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يَرْجِعُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

دعـ هـؤـلـاءـ التـائـهـيـنـ، وـأـرـمـقـ الـوـفـودـ الـمـنـطـلـقـةـ صـوـبـ مـكـةـ تـحـأـرـ بـالتـلـبـيـةـ، وـيـسـيـلـ بـهـاـ الـبـرـ وـالـبـحـرـ وـالـجـوـ! إـنـ جـوـارـهـاـ بـالـتـلـبـيـةـ يـصـدـقـهـ كـلـ شـيـءـ فـىـ الـبـرـ وـالـبـحـرـ وـالـجـوـ! فـالـلـلـبـىـ حـيـنـ يـرـفـعـ عـقـيرـتـهـ مـنـاجـيـاـ رـبـهـ، وـمـصـدـقاـ أـخـاهـ، وـمـقـرـراـ أـشـرفـ حـقـيقـةـ فـىـ الـوـجـودـ، يـتـجـاـوبـ مـعـ الـمـلـكـوتـ السـاجـدـ طـوـعاـ وـكـرـهـاـ! أـوـ يـتـجـاـوبـ مـعـ الـمـلـكـوتـ الـذـىـ يـيارـكـ رـحلـتـهـ وـيـحـرـمـ حـجـتـهـ.

(١) سورة آل عمران: الآية ٨٣.

(٢) سورة الحج: الآية ٢٧.

وفي ذلك يقول الرسول ﷺ : «ما من ملب إلا لبى ما عن يمينه وشماله من حجر أو شجر أو مدر حتى تنقطع الأرض من هننا وهننا عن يمينه وشماله»<sup>(١)</sup>.

ما هذا التأويب الذي يصبح سفر الحاج ومتقلبه بالليل والنهار؟ لقد ذكرت غناء داود بأمجاد الله، وكيف كانت ترانيمه تملأ الوهاد والنجاد، وتردد الجبال صداتها تكاد ترق لخشوعها! وتصغى إليها الطير الغاديات الرائحات تكاد تهبط لعذوبتها.

يقول الله سبحانه في ابتهالات داود:

﴿إِنَا سَخْرَنَا الْجَبَالَ مَعَهُ يَسْبَحُنَّ بِالْعَشَىٰ وَالْإِشْرَاقِ . وَالْطِيرُ مَحْشُورَةٌ كُلُّهُ أَوَاب﴾<sup>(٢)</sup>.

كذلك ترجع الأرض عن يمين وشمال هناف الحجيج وهم يهتفون من أعماق قلوبهم: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك».

إنه هناف ينفرد به أتباع محمد ﷺ ، وحملة راية التوحيد! أما غيرهم فهم بين معطل ومشرك وجاحد منحرف.. إن لهم هناف آخر يمثل عبوديتهم للتراب ولما فوق التراب من دنایا وخز عجلات.

وبعد أسفار تطول وتقتصر يبلغ الحجيج مكة المكرمة ليطوفوا بالبيت العتيق، إنه المسجد الذي يستقبلونه في كل صلاة، فيرونـه ببصائرـهم وإن لم يروه بأبصارـهم! ولماذا يستقبلونـه؟ لأنـه أول بقعة وضـعت في الأرض ليـعبد فيها الرـكع السـجود رـبـهم وحـدهـ، مـهدـها الخـليل إـبرـاهـيم عليهـ السـلام بعدـ عـراـك طـوـيل معـ الوـثـنية المـسـكـبـرة العـنـيدةـ! كانـ إـبرـاهـيمـ - عـلـيـهـ السـلامـ - رـجـلاـ أـعـظـمـ مـنـ أـلـفـ الرـجـالـ أـعـلنـ الـحـرـبـ عـلـىـ هـذـهـ الـحـجـارـةـ الـمـقـدـسـةـ، وـاشـتـبـكـ فـيـ خـصـامـ مـرـعـ المـتـعـصـبـينـ لـهـاـ وـهـمـ كـثـيرـ! فـيـ طـلـيـعـتـهـمـ أـبـوـهـ وـقـوـمـهـ! وـأـشـرـفـ عـلـىـ الـمـوـتـ فـيـ هـذـاـ الـصـرـاعـ لـوـلـ آـنـ اللهـ أـبـقـاهـ لـيـكـمـلـ رسـالـتـهـ.. فـلـمـ جـاءـ إـلـىـ مـكـةـ بـنـيـ هـذـاـ الـبـيـتـ الشـامـخـ، وـدـعـاـ آـنـ يـحـفـهـ اللهـ بـالـآـمـانـ، حـتـىـ لـاـ يـسـاـورـ العـبـادـ القـلـقـ وـهـمـ بـيـنـ يـدـيـ اللهـ! وـدـعـاـ آـنـ يـطـهـرـ اللهـ القـلـوبـ مـنـ ظـلـالـ الـوـثـنيةـ. وـدـعـاـ آـنـ يـكـوـنـ مـنـ ذـرـيـتـهـ نـبـيـ يـحـرـسـ الـوـحـدـانـيـةـ وـيـنـشـرـ الـعـلـمـ وـالـتـقـوـىـ، وـآنـ يـقـوـدـ أـمـةـ تـسـلـمـ لـهـ وـجـهـهـاـ وـتـخـلـصـ قـلـبـهـاـ.. كـيـفـ لـاـ يـجـيـءـ الـمـسـلـمـونـ هـنـاـ وـتـارـيـخـهـمـ الـمـادـيـ وـالـرـوحـيـ يـرـتـبـطـ بـهـذـاـ الـمـكـانـ، وـذـكـرـيـاتـ الـوـحـىـ الـأـوـلـ وـالـخـاتـمـ تـرـفـ فـيـ رـبـوـعـهـ كـلـهـاـ؟

إنـهـمـ يـجيـئـونـ لـيـتـرـجـمـوـاـ عـنـ وـفـائـهـمـ وـيـقـيـنـهـمـ، وـلـتـبـقـىـ دـوـرـاتـ التـارـيـخـ مـتـصـلـةـ الـمـبـنـىـ وـالـمـعـنـىـ، لاـ يـمـرـ عـامـ إـلـاـ أـقـبـلـتـ الـوـفـوـدـ مـنـ كـلـ فـجـ كـأـنـهـاـ الـحـمـائـمـ تـنـطـلـقـ إـلـىـ أـوـكـارـهـاـ، يـحـشـهـاـ الـشـوـقـ إـلـىـ مـهـادـ التـوـحـيدـ وـحـصـنـهـ:

(١) رواه ابن ماجة والترمذى والبيهقي والحاكم.

(٢) سورة ص: الآياتان ١٨ ، ١٩.

﴿فَذَلِكَ وَمَن يَعْظُمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ﴾<sup>(١)</sup>.

وليس للطاغين بالبيت نجوى إلا مع الله وحده، شغلهم الشاغل ترديد الباقيات الصالحة، والتقدم بضعف العبيد إلى القوى الكبير أن يجيب سؤالهم ويتحقق رجاءهم! ماذا يقولون؟ سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله، والله أكبر.. ثم يدعون:

﴿رَبُّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ وَقَاتَلَنَا عَذَابُ النَّارِ﴾<sup>(٢)</sup>.

إننا نهدى هذه الكلمات الجليلة، وهذا الدعاء الرقيق إلى المستشرقيين والمبشرين الذين يشيرون أن المسلمين يعبدون الكعبة! شاهت الوجوه! وبئسما افتريتهم، إن المسلمين ما يعبدون إلا الله وحده ويرون ما في الكون من ناطق وصامت عبداً لله وحده. وفي أداء مناسك الحج يقول الله سبحانه:

﴿فِإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَلَهُ أَسْلَمُوا، وَبَشَّرَ الْمُخْبِتِينَ. الَّذِينَ إِذَا ذَكَرَ اللَّهُ وَجْلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّابِرِينَ عَلَىٰ مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي الصَّلَاةَ وَمَا رَزَقْنَاهُمْ يَنْفَقُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

إن الوفود القادمة من القارات الخمس على اختلاف لغاتها وألوانها وأحوالها يجمعها شعور واحد، وتنظمها عاطفة دينية مشبوهة، وهي تترجم عن ذات نفسها بتلبية تهز الأودية! ويتحول ما أضمرته من إخلاص إلى هتاف باسم الله وحده، لا ذكر هنا إلا الله! ولا جوار إلا باسمه! ولا تعظيم إلا له! ولا أمل إلا فيه! ولا تعويل إلا عليه.

إن المسافات تقارب، بل انعدمت، بين ذكر الله يمر بالفؤاد كأنه خاطرة عابرة، وبين ذكر الله يدوى كالرعد القاصف من أفواج تتدافع إلى غايتها لا تلوى على شيء، ولا يعنيها إلا إعلان ولائها لله الذي جاءت لتزور بيته.

لقد رأيت في العاصم الكبرى تظاهرات تطلب كذا، وتهتف لكتذا! أين هذه من تلك؟ أين الشري من الثريا؟ أن أولئك الحجيج المكرمين يحيون رب الأرض والسماء، ويوثقون علاقة العالم بسيده، ويؤكدون الوظيفة الحقيقة للإنسانية، وهل خلق الناس إلا لعبادة الله وطلب رضاه..؟

وفي يوم معين من السنة، ومكان مخصوص من الأرض، تلتقي الوفود المقلبة من المشارق والمغارب، تلتقي وفود الرحمن في صحراء عرفة، في ملابس لا تصلح لخيلاء ولا موضع فيها لزينة أو امتياز، الناس شعث غبر! تكسوهم سيماء العبودية والتجدد والافتقار إلى الله.

(١) سورة البقرة: الآية ٢٠١.

(٢) سورة الحج: الآية ٣٢.

(٣) سورة الحج: الآيات ٣٤، ٣٥.

لقد حطوا الرحال هنا ليتفرغوا لتمجيد الله وتوحيده، وطلب مغفرته ورحمته! في مكان وزمان معينين فرض الله على المسلمين من شاطئ الأطلسي إلى شاطئ الهدى أن يتلاقوها هنا ليعلنوا أساس حضارتهم وسياساتهم، إنه التوحيد الذي جاهد المسلمين كلهم من أجله! فلا عجب إذا كان الشعار المرفوع سحابة النهار، وزلفا من الليل «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قادر» العرب والعجم والترك والهنود والزنج وغيرهم وغيرهم من خلق الله يصرخون بهذا الشعار! إن الأصنام القديمة سقطت، بيد أن أصناما أخرى ظهرت وسرقت أفكار الناس ومشاعرهم، وربما رأيت أفراداً وشعوبًا يزحفون أرجاء الدنيا، ويحييون ويموتون ما يرفع أحدهم بصرًا إلى السماء، ولا يرفع كف ضراعة إلى خالقه، لأنَّه لا يعرفه..! إنَّ الأمة الإسلامية وحدها هي التي ورثت الحقيقة، وعرفت العقيدة الصحيحة، وهاهي ذي ترسل وفودها إلى الأرض المقدسة معلنة في المكان والزمان اللذين فرضهما الله، أنه لا إله إلا الله.. عليها نحيا، وعليها نموت، وفي سبيلها نجاهد، وعليها نلقى الله.

وبيوم عرفة فريد في معناه ومظهره، لا تسمع فيه إلا تأوهات التائبين، وأنين الخاشعين، وضراعة المفتقرين، إنها الإنسانية المستجيرة بربها، النازلة بساحتها مؤملة في خزائن لا تنفذ، وعطف لا يغيب.

ولقد جاء في السنة الشريفة:

«ما من يوم أفضل عند الله من يوم عرفة، ينزل الله تبارك وتعالى إلى السماء الدنيا فييابي به أهل الأرض أهل السماء، يقول: انظروا إلى عبادي جاءوني شعثاً غبراً ضاحين - أى بارزين للشمس - جاءوا من كل فج عميق يرجون رحمتي ولم يروا عذابي.. فلم ير يوم أكثر عتيقاً من النار من يوم عرفة»<sup>(١)</sup>.

وفي حديث آخر:

«ما رئي الشيطان يوماً هو فيه أصغر ولا أحر ولا أغليظ منه في يوم عرفة! لما يرى فيه من تنزل الرحمة وتجاوز الله عن الذنوب العظام»<sup>(٢)</sup>.

إن إثراء الجانب الروحي هدف ظاهر من أعمال الحج وأقواله حتى تعود وفود الرحمن جياشة العواطف بحب الله وخشيته، متآخية على تنفيذ وصاياته وإعطاء حقوقه.. ولكن الجانب السياسي لا يمكن إهماله أبداً، إذ ما يصنع الحجيج عندما يعودون إلى بلاد اعتدی

(١) رواه أبو يعلى والizar وابن خزيمة وابن حبان عن جابر رضي الله عنه.

(٢) رواه مالك عن أبي الدرداء.

عليها المجرمون واستباحوا حرماتها؟ أو عندما يعودون إلى بلاد كثرت فيها الفتن وما ج خلالها المستضعفون؟

إن الله سبحانه منح الأقوباء المعذين فرصة التوبة إليه والإفراج عن عباده المؤسرين! فإذا أبى أولئك انتهاز الفرصة فما العمل؟

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابٌ جَهَنَّمُ وَلَهُمْ عَذَابٌ الْحَرِيق﴾<sup>(١)</sup>.

من أجل ذلك نزلت سورة براءة، وشاء الله أن تقع مسامع الحجاج في السنة التاسعة للهجرة كي يحددوا موقفهم من حاربوا الإسلام وظلموا أمته ودنسوا شعائره، ولم يحترموا يوما كتابه وسته لقد قيل لأولئك الحجاج:

﴿بِرَاءَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَااهَدْتُمْ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ، فَسِيحُوا فِي الْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجَزِي اللَّهِ وَأَنَّ اللَّهَ مُخْرِزُ الْكَافِرِينَ. وَأَذَانَ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحِجَّةِ أَكْبَرُ أَنَّ اللَّهَ بِرِيءٍ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولِهِ﴾<sup>(٢)</sup>.

نعم لا يجوز أن تترك هذه الحشود الهائلة يوم الحج الأكبر دون توجيه جامع تلقى به خصومها.

صحيح أنهم في محاريب ذكر، وساحات تسبيح وتحميد! وأوقات تتبل إلى الله ونشدان لرضاه! لكن من قال: إن كسر العدو ليس عبادة؟ والشهر على هزيته ليس تهجد؟ إن صيحة الله أكبر تفتح بها الصلاة لينأى بها المؤمن عن مشاغل الدنيا، ويفتح بها الجهد لتكون كلمة الله هي العليا، ولتجف بها دموع البائسين وألام المستضعفين! ومن هنا نفهم قول الله سبحانه للمحتشدين في عرفات، ولمن وراءهم من جماهير المؤمنين في كل مكان:

﴿قَاتَلُوهُمْ يَعْذِبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيَخْرُزُهُمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُشَفِّعُ صَدُورَ قَوْمٍ مُّؤْمِنِينَ، وَيَذْهَبُ غَيْظُ قُلُوبِهِمْ﴾<sup>(٣)</sup>.

الواقع أن آلام المسلمين قد يعا وحديثا متشابهة، والأحداث التي تنزل بهم شرقا وغربا تدل على أفقده خربة ونفوس مظلمة! ويجب أن توحد جبهة الدفاع بعد أن اتفق المهاجرون على الكيد والتحدي.

الحج عبادة تقيمها قلوب ساجدة وأيد مجاهدة، فهل نحسن الحج؟ أم نذهب ونعود ونحن لا ندرى؟

\* \* \*

(٢) سورة التوبة: الآيات ١ - ٣.

(١) سورة البروج: الآية ١٠.

(٣) سورة التوبة: الآيات ١٤ ، ١٥.



## رحلة من العلم إلى الإيمان

العقل المستقيم لابد أن يصل إلى الله، وتفكيره الجيد لن يبعده عن الله أبداً مهما طال المدى.

لقد بدأت الدراسات العلمية في الغرب بعيدة عن الدين بل كافرة به لأن الدين الذي ورثته يجافي المنطق، وينأى عن العقل، فلا غرو إذا بدأ العلم ملحداً.

وأخذ العلماء طريقهم في بحث المادة وخصائصها وقوتها، ينقبون في فجاج الأرض وآفاق السماء فبوغتوا بما يقودهم قوداً إلى الله، ويدلهم على عظمته ومجدده.

إن الفكر الصائب يستحيل أن يبعد عن الله! إنه يسوق إليه سوقاً لطيفاً! لماذا؟

﴿إِنَّ رَبَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾<sup>(١)</sup>.

إذا كان هدف ما على بعد ميل، فإنك بالغه حتماً إذا سرت متوجهاً إليه، المهم أن تسير في اتجاه صحيح! إن العوج والشروع لا يقرران حقيقة، ولا يوصلان إلى غاية.

وقد أختلفت مع بعض أصدقائي في جملة قضايا جادة، ولم أغضب منهم مع خطورة الموضوع، فقال لي أحد الناس: لماذا لم تقاطع أولئك الأصدقاء الشاردين؟ فقلت: إنهم

أخذتهم مخلصين، ولهم فكر حسن، وسوف يقودهم فكرهم السليم إلى الحقيقة يوماً ما.

العقل الجيد مادام يتلزم منهجه فسيعرف ربـه إن قريباً وإن بعيداً.

﴿إِنَّ رَبَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾.

وقد قرأت لنفر من أساطين العلم المادي كلمات صادقة في هذا المجال أنقلها هنا مع تصرف يسير يضبط معناها.

يقول الفلكي الإنجليزي (سير جيمس جيتز):

(أما الآن فالآراء متفقة إلى حد كبير - في الجانب الطبيعي مع العلم - اتفاقاً يقارب الإجماع، على أن نهر المعرفة أخذ يتجه نحو حقيقة غير مادية، وغير آلية! وببدأ الكون يلوح

(١) سورة هود: الآية ٥٦

أشبه بفكرة عظيمة منه بالله عظيمة! ونحن واجدون في الكون دلائل تنبئ عن وجود قوة مدببة مسيطرة، بينها وبين عقولنا الفردية شيء مشترك).

هذا آخر ما يمكن أن يقوله عن الله - الحقيقة المحيط المهيمن - باحث في الكون لا يعرف الإسلام.

كانت بيته هذا العالم الفلكي توارث أن الكون ركمن مادته جزافا بل إنها نشأت كذلك.. فإذا التأمل الطويل يكشف عن قوانين بالغة الدقة، يشرف عليها عقل فردي واسع الذكاء. ولو عرف هذا الرجل الاسم لقال كلاما آخر يستند إلى وحي أعلى وتصور أحكم! وأنى له أن يعرفه؟

وهذا باحث مشغول عن اليوم الآخر، لا يفكر في حياة بعد الموت، إنه (آرثر كومبتون) الحائز على جائزة نوبيل في (فيزياء الذرة)، وتحصصه لا علاقة له بالروح فإن العلم يرى أن المادة وحدها موضوعه، وأن ما وراءها لا يسمى علماء..

يقول ذلك الباحث:

(إنني في عملي لا أعني بإثبات حقيقة الحياة بعد الموت.. ولكنني أصادف كل يوم قوى عاقلة تجعلني أحس إزاءها بأنه يجب على أن أركع احتراما لها).

إن الرجل تروعه حكم شتى تسرأى له وهو يعمل، متهدئة كلها عن بديع السموات والأرض، الذي خلق كل شيء بقدر، وهدى أجزاء الذرة إلى الانظام في فلكها دون اعوجاج أو استرخاء.

إنه يرى لزاما عليه أن يركع أمام ذلک الملك المقتدر! ولطافة الصنعة تبعث على الدهشة والإعظام.

والقرآن الكريم يلفتنا إلى ذلك عندما يحدثنا عن اخضرار الأرض السوداء تحت موقع المطر:

ألم تر أن الله أنزل من السماء ما فتصبح الأرض مخضرة، إن الله لطيف خبير<sup>(١)</sup>.

اللطافة والخبرة صفات الخالق العظيم، وإنها لصفات غريبة الآثار عندما تنشيء الحياة وتحيي الموات وتتفتق الثرى الهاامد عن حبوب وفواكه وخירות لا حصر لها.. ألا يستحق صاحب هذه الصفات أن نركع له؟

واللطف في ذلك الإيجاد يعادله اللطف في تصريف الأقدار بين الناس، وقد استولى هذا

(١) سورة الحج: الآية ٦٣.

الشعور على فؤاد يوسف الصديق عندما وازن بين ما ضيئه وهو صبي مختطف رقيق وبين حاضره وهو ملك مهيب عزيز وكيف رتب القدر الأحداث التي تمخضت عن تلك التائج؟  
فما ملك نفسه أن يقول :

﴿إِنَّ رَبِّيْ لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ، إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ﴾<sup>(١)</sup>.

---

(١) سورة يوسف : الآية ١٠٠ .

## الله هو الحقيقة كلّها

إن عملنا - نحن البشر - قليل في الكون، أما العمل الأعظم فهو الله الكبير.

ماذا صنع الفلاح في مادة القطن الذي جناه؟ أو في جسم التفاحة التي قطفها؟

إن ما لنا في هذا الحصاد تافه، أما ما لله فهو الحقيقة كلها.

ونحن قد نحسن أو نسى في استخدام المفاتيح التي يسرت لنا، أما الخزائن وما فيها، بل المفاتيح نفسها فليست من صنعنا.

ولست أنا الذي أردد هذه المعانى، إنه (اينشتين) أكبر عالم كوني في الأعصار الحديثة، فلنسمع إليه وهو يقول: (إن الشعور الديني الذي يمتلك الباحث في الكون هو أقوى حافر على متابعة البحث العلمي وديني هو إعجابي - في تواضع - بتلك الروح السامية التي لا حد لها، تلك التي تتراءى في التفاصيل القليلة الضعيفة العاجزة.. هو إيمانى العميق بوجود قدرة عاقلة مهيمنة تتراءى حيالاً نظرنا في هذا الكون العجز للأفهام.. «ذلك هو فهمى لمعنى الألوهية»).

وهذا العالم الكوني صادق الحس فيما يعبر عنه، وإن جاءت عبارته دون ضوابط النقل التي حفظناها.

وحسبه في أفقه بعيد عن الوحي أن يتذوق هذه المعانى ويجلبها.

إنها المعانى الناضجة من قوله سبحانه:

﴿الله خالق كل شيء، وهو على كل شيء وكيل. له مقاييس السموات والأرض﴾<sup>(١)</sup>.

﴿إن الله فالق الحب والنوى، يخرج الحي من الميت ويسخر الميت من الحي، ذلکم الله، فأنّى تؤفكون﴾<sup>(٢)</sup>.

وهي المعانى التي لخصها الغلاسفة في طبيعة العلاقة بين الممكنات كلها وبين واجب الوجود، فإن العالم كلها ليس لها من ذاتها وجود، وإنما يفاض عليها كيانها الذي تظهر فيه من موجد أعلى، فلا وجود في الحقيقة إلا منه.

(٢) سورة الزمر: الآيات ٦٢ ، ٦٣ .

(١) سورة الأنعام: الآية ٩٥

وقد يبالغ بعضهم، أو تغلبه نشوة إيمان رفيع فيقول: لا وجود في الحقيقة إلا له.. وليس المراد إنكار العالم المحسوس، وإنما المراد إنكار أي دور إيجابي له في قصة الحياة، فهو منفعل لا فاعل.

والحقائق الدينية والعلمية والفلسفية تساؤق كلها إلى هذا القرار.

ومن الخير على أية حال أن نضبط عباراتنا حتى لا توقع في لبس، ومن الخير كذلك أن نحسن ظنوننا حتى لا نتهم أولى الآباب.

ويمتاز الإسلام بأنه بنى الإيمان الوثيق على ملاحظة آيات الله في الكون وتتبع العلامات التي فيها الله هنا وهناك لتدل عليه وتسوق إليه.

وفي تعريف الناس بربهم من خلال هذا المنهج قد ترى تساؤلات مشيرة، وتقريرات معجبة.

وكم أشعر بالرقة والإعظام وأنا أسمع المولى الجليل يحدث عباده عن نفسه:  
﴿أَلمْ ترِ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظُّلْمَ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا﴾<sup>(١)</sup>.

إنه استعمل ضمير الغيبة حتى إذا فتح الأجياف المعلقة لتعرفه استعمل ضمير الخضور:  
﴿إِنَّمَا جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا. ثُمَّ قَبضَنَا إِلَيْنَا قَبْضًا يَسِيرًا﴾<sup>(٢)</sup>.

ويتكرر الأسلوب نفسه بعد قليل:  
﴿وَهُوَ الَّذِي يَرْسِلُ الرِّياحَ بِشَرَابٍ بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ، حَتَّى إِذَا أَقْلَتْ سَحَابًا ثُقَالًا سَقَنَاهُ لِبَلْدَ مَيْتٍ فَأَنْزَلَنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجَنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الشَّمَراتِ، كَذَلِكَ نَخْرُجُ الْمَوْتَى لِعُلَمَائِنَا تَذَكَّرُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وملاحظة قيام الله على خلقه وتدبيره لأمرهم وهيمنته على أحوالهم هو الطريق إلى ولائه واجتنابه، ولعل ذلك هو الذي جمع بين الآيتين المتعاقبتين في قوله سبحانه:

﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأنٍ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كَنَا عَلَيْكُمْ شَهُودًا إِذْ تَفِيضُونَ فِيهِ، وَمَا يَعْزِبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَال ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مَبِينٍ. أَلَا إِنَّ أُولَئِكَ اللَّهُ لَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

نعم.. وما يكون ولية الله إلا الحاضر بقلبه معه تبارك اسمه، المشاهد لآثار أسمائه وصفاته في ملكته.

(١) سورة الفرقان: الآية ٤٥ .

(٢) سورة يس: الآية ٦١ ، ٦٢ .

(٣) سورة الأعراف: الآية ٥٧ .

وعندما ترجع إلى شهادات العلماء الكونيين الأجانب التي ذكرناها بين يدي هذا البحث تشعر بأن هؤلاء العلماء لم يسخروا بخمر إلهية كما يعبر الصوفيون عندنا، بل كانوا في درجة عالية من الصحو العقلى أمكنتهم من رؤية المكون وهم يبحثون في الكون.

على أن العلم النظري لا يكفى، ذلك أن الكون مسخر للإنسان ولن يكون طوع بنائه إلا إذا اكتشف قواه وستنه، وطوعه لخدمته أو - بالتعبير الأدق - لخدمة رسالته التي من أجلها خلق .

\* \* \*

## - مفهوم المادة الواسع:

إنه لا تناهى البتة بين استعمار الإنسان في الأرض، وارتفاعه لخيرها وبين أنه خلق لعبادة الله .. فليست العبادة انعزلا في صومعة، وترك الحياة بعد ذلك تسير كيما اتفق لها.

العبادة أن تعرف ربك من خلال دراستك لكونه الكبير، ثم تجعل نفسك والكون المسخر لك في خدمة دين ربك وثبتت تعاليمه فيما تحت يدك .

لا تناهى أبداً بين قوله تعالى: ﴿هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمِرُكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ توبُوا إِلَيْهِ، إِنَّ رَبَّكَ مَجِيبٌ﴾<sup>(١)</sup>.

وقوله سبحانه: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

ومن هنا جاءت السنن تعلم أن الكدح في الأرض جهاد، وأنه يجب المضي في الزراعة ولو قامت الساعة .

ويوجد الآن تدين وضيق الرتبة محقر الشمرة، لأنه مبتوت الصلة بالكون، بادي العجز في عرصات الأرض، وهذا الصنف من المتدينين مسخر في الأرض، وليس شيء من الأرض مسخرا له .

وعباد المادة يستطيعون دعم الإلحاد بالأقمار المصنوعة، أما هو فأعجز من أن يدعم إيمانه المزعوم بشيء طائل، إلا العصا التي تساق بها الدواب، لأنه لا يعلو كثيرا عن هذا المنطق .

(٢) سورة الذاريات: الآية ٥٦ .

(١) سورة هود: الآية ٦١ .

وندع الحديث في هذا الموضوع لأنه ذو شجون، وشجونه تنقض الظاهر! بيد أنه لابد من لفت النظر إلى أن الهواء النقي لا تفيد منه إلا رئة سليمة، وأن الشعاع المضيء لا تفيد منه إلا عين بصيرة، وأن السيادة في الكون وظيفة لا يطيقها المعلولون والمسلولون.

وجمهور كبير من المتمميين إلى الدين يحملون جراثيم أمراض مادية وأدبية لا حصر لها، يجعل انتماءهم إلى الدين قليل الجدوى.

وقد قسم علماؤنا النعم إلى حسية ومعنوية، وجعلوا الأخيرة أشرف، فالعلم خير من المال والخلق خير من الانحلال.. وهكذا.

والحق أن الانتفاع من الماديات لا يستطيعه إلا من له حظ من المعنويات، وأنه إذا كان لابد من فقد شيء فخسارة بعض الملذات الحسية واجب في سبيل استكمال المعنويات والحفظ عليها.

وقد آثر الرجال الصالحون التضحية برغائب كثيرة كي يسلم لهم دينهم وشرفهم.

وقد أنعم الله على العرب حديثا بالنفط، وأنعم عليهم قدما بالوحى، فكانت المنة عليهم رسالة السماء أرجح في موازينهم وأصوأ في تاريخهم.

أما النفط الذي فجر المال أنهارا تحت أقدامهم فما تم نعمه إلا إذا أحسنوا استغلاله، ودعموا به القيم وسدوا به الثغر.

\* \* \*

### - العمل لله يسبقه العلم به:

والناس في هذه الحياة لا تصح إنسانيتهم ولا يتحققون الحكمة من إيجادهم إلا إذا جعلوا نشاطهم مقسوما بين معاشهم ومعادهم، وعملوا لله كما ي عملون لأنفسهم أو أكثر.

والعمل لله يسبقه العلم به، والعلم به لا يتم تحصيله بتردید أسمائه ألف المرات كما يوصى البعض، أو كما يفعلون.

العلم بالله يجيء من تتبع آياته في الأنفس والآفاق، ومن الصلاة له في المراسد، والمعاملة الحافلة بالتجارب واللاحظات.

ويسرني أن بعض المتصوفين قد شرع يدرك هذه الحقائق! ترى هل وصل بعد قيام القطار؟

يقول الشيخ بهى الخولى رحمة الله : (معرفة الله تبدأ من شهود العقل لمعنى «الخالقية» التى تسند وجود الكائنات إلى الحق وحده - تبارك اسمه - فلا يكون فى الكون إلا ما هو سلب مطلق ، ليس له من أمر نفسه أو غيره شيء ، وحالق له الإيجاب المطلق فى كل شيء ..) ثم تعلو مرتبة المعرفة رويداً رويداً بـأن يلحظ الفكر فى الكائنات معنى النفع أو معنى أنها نعمة من النعم جل شأنه . وفي هذه المرتبة من حسن الصلة بالله يذهب الفكر إلى شعاب من النظر تخلو الكثير من الصفات العليا ، والاسماء الحسنى ، ويعظم حظ المرأة من الحكمة والمعرفة والعبير ويزدحم ضميره بـوجود ايات الجلال والجمال ثم يقول رحمة الله : (ولعلنا ندرك الفرق بين مفهوم النعم الحسية والنعم المعنوية حين نقلب النظر بين هذين النوعين فى قوله تعالى : ﴿وَالْأَنْعَامُ خَلَقْهَا، لَكُمْ فِيهَا دَفَءٌ وَمَنَافِعٌ وَمِنْهَا تَأْكِلُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

وقوله سبحانه :

﴿لَقَدْ مِنَ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثْتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيَزِكِّيهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لِفْيِ ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾<sup>(٢)</sup> .

ولسنا نجيز المقارنة بين النظم البلاغى لـكل النصين ، فكلام الله فى درجة سواء من الإعجاز .

ولا ندعى أن هناك فرقاً بين النوعين فى معنى الإنعام . فكلاهما فضل الله ومظهر امتنانه . . وحسب النعمة شرفاً أن يكون النعم بها هو الله . . إنما نريد الفرق بين الأثر الذى يحدثه كل منهما فى حياة الإنسان وضميره ) .

ولا ريب أن النبوات أثمن أثراً وأبرك عقى من الآلاء الأخرى .

وإلى هذا الملحوظ جاء الأمر الإلهى :

﴿وَلَا تَمْدُنْ عَيْنِيكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ، وَرَزَقَ رَبِّكَ خَيْرًا وَأَبْقَى﴾<sup>(٣)</sup> .

ومع ذلك كله فلا نزال نؤكد أن المقارنة هى بين دنيا مقطوعة عن ربها الذى أسدادها وبين عبادة تصل المؤمن بربه وتبصره برسالته فى هذه الحياة .

لكن الدنيا التى تكون عوناً على الدين ، وسياجاً يحمى ليست قسيماً يقابل التقوى والإحسان ، بل إن تحصيلها والذود عنها من صميم التقوى والإحسان .

(١) سورة النحل: الآية ٥ .

(٢) سورة آل عمران: الآية ١٦٤ .

(٣) سورة طه: الآية ١٣١ .

## التعليم الأصليّ هل وَقَى أهْلُهُ لِهِ؟

معاهد التعليم الأصلي - كما تسمى في عصرنا - أو الجامع والمدارس التي احتضنت ثقافتنا الذاتية كلها، جزءٌ مشرق من تاريخنا وجانبٌ مشرقيٌّ من حضارتنا، ورسالتنا الكبرى.

بل هي الأساس لوحدة أمتنا على اتساع رقعتها المكانية والزمانية، فإن ما قدمته هذه الجامع من زاد روحي وفكري ربطَ الخلف بالسلف وربطَ شرقَ الأمة بغربها وأمحقت الفروق بين الأعصار والأمسكار فإذا المسلمين جميعاً يلتذون حول كتاب ربهم وسنة نبيهم، ويحكمون الارتباط بأخلاقهم وتقاليدِهم وأهدافهم، ويحسنون التفاهم والتغيير العالى بلغتهم وأدابهم، ويثبتون الملامح الوسيمة لأمتهم، فهي واضحة الشخصية معروفة الغاية، مأنوسَة الصورة للصديق والعدو على سواء.

ولنعد إلى الوراء قليلاً، لقد نجحَ الأتراك منذ خمسة قرون تقريباً في الاستيلاء على (القسطنطينية) واستبکوا في حروب عوان مع الصليبية الغربية، ومع أنهم عجزوا عن حماية الأندلس فقد استطاعوا وقف الزحف الصليبي على العالم الإسلامي بضعة قرون.. لكن الأتراك الذين أصابوا سهماً من التوفيق في سياستهم الخارجية وقدرتهم العسكرية فشلوا فشلاً بيضاً في سياستهم داخل العالم الإسلامي الذي حكموه دهراً.. فإذا الحضارة الإسلامية المتفوقة تراجعاً، وإذا الثقافة العربية - وهي شريان الحياة الإسلامية - تذبذباً، وتلفت المسلمين من المشارق والمغارب، فإذا الأزهر، وبعض المعاهد المشابهة هي التي بقيت وحدها تمد الإسلام وال المسلمين برشقات المعرفة التي تحتاج إليها الأمة الكبيرة كي تحيياً.

والواقع أن الجامع الأزهر هو المستقر الذي أوت إليه علوم الدين واللغة، وأضحت القاهرة به العاصمة الثقافية للعالم الإسلامي أجمع، وهرع الطلاب إليه من شواطئ المحيطات الهداي والهندي والأطلسي.

وإلى أن طلبت العلم في الأزهر كان لى زملاء من الصين واليابان وأندونيسيا شرقاً، ومن المغرب والسنغال والجزائر غرباً..

وفي الغارة الصليبية المعاصرة على العالم الإسلامي كان لابد من وضع خطط خبيثة لإإنزال الأزهر عن هذه المكانة، ومنعه من تأدية وظيفته الخطيرة، وتجفيف اليابوع الذي يستقى منه

المشارقة والمغاربة أصول دينهم ومعالم وحدتهم وعناصر وجوديهم المادى والأدبى ، وبذلك يمكن الإجهاز على أمة أحاطت بها الذئاب.

ونحن نعتقد أن القرآن باق ما بقيت الحياة على هذا الكوكب ! وأن المسلمين باقون ما بقى القرآن ! وأن الأزهر باق ما ظل ولاه للإسلام حيا وجهاده له قويا .. !

ولنقل فى صراحة إن الاستعمار العالمى لا يسوءه أن ينبع فى القاهرة طبيب يسبق زملاءه فى مستشفيات لندن أو موسكو مادام هذا الطبيب ملحدا أو مقطوع الصلة بالإسلام ، فالعقلرى الملحد يمكن أن يعمل تحت أى راية ، وأن يستأجر فى أى ميدان ، إنه كالجندى المرتزق يشتري بالثمن الغالى أو بالبخس .

ومن ثم فالجامعات المدنية البحتة لا تخيف الاستعمار ، بل قد يعينها ويشجعها ! إن الاستعمار يخاصم بعنف كل عمل له صبغة إسلامية ، ويشتد غضبه إذا رأى الثقافة الإسلامية تملك زمام التوجيه ، أو رأى الأزهر يخرج علماء أو فيفاء لدينهم ، مشربين روحه ، متابعين فتوحه العقلية والأدبية .

وهذا الموقف الحقد يفرض علينا مزيدا من الخدر فى حماية أنفسنا وتحصين قلاعنا واكتشاف ما يبيت حاضرنا ومستقبلنا ، ويفرض علينا قبل ذلك كله أن نصحح أخطاءنا ونسد الثغور التى اقتحمنا منها ، وتسلل العدو منها إلى حمانا .

إن التعليم الأصلى فى صدر الإسلام - ولم يكن ثم غيره - لبى حاجات الأمة التربوية والتشريعية والأدبية ، وقدر قدرة تامة على تكوين أجيال ناضجة ، وجعل المسلمين - عالميا - أمة تعطى أكثر مما تأخذ ، بل جعلها تدفع ولا تندفع ، تغزو ولا تغزى نعم .. كان المسلمون بازدهارهم العلمى الأولى فى العالم .. !

ثم حدثت بعد ذلك أمور ليس هنا مكان متابعتها ، فلنقفز قفزة واسعة لنرى هذا التعليم من نصف قرن فقط .

وسأجعل نفسي ومراحل دراستي منطلق التعليق الذى لابد منه ! فى الصف الثانى من المرحلة الابتدائية درسنا تاريخ الدولة العثمانية حسنا ، إن دراسة أى شعب إسلامى أمر واجب ، فالمسلمون أمة واحدة غير أنى ألمت دراستي الأزهرية التى استغرقت خمسة عشر عاما ، دون أن أدرس حرفا عن المسلمين جنوب شرقى آسيا وجنوب آسيا نفسها ، وشمال أفريقيا وغربها فى العصر الحديث !

لم نعرف حرفا عن الاستعمار الهولندي لجزر أندونيسيا ، ولا الأسبانى لجزر سولو ومنذنا وسائل الجزر التى سميت بعد (الفليين) ، لم نعرف كيف استعمرا الفرنسيون الهند الصينية ولا ما حدث للمسلمين فى فطاني والملايو وسنغافورة .. الخ .

وما يقال عن هؤلاء يقال مثله عن جهلنا المطبق ب المسلمين في تركستان الصينية والروسية وبقية الشعوب الإسلامية التي ابتلعتها التنين الروسي .

أما القارة السوداء - والإسلام هو الدين الأول في أقطارها - فالوضع أدهى وأمر ، وقد أنشئت فيها الآن خمسون دولة وزع المسلمين عليها بخطة بالغة الحيث كي يذوبوا على عجل أو على مكث ! المهم أن يذوبوا على مر الأيام .

لقد تبين لى أن دراستنا للتاريخ الإسلامي ضحلة ، وأن دراستنا للتاريخ الإنساني فوق الصفر بقليل .

كيف هذا ؟ إن رسالة محمد ﷺ للقارارات كلها ، فكيف نجهل هذه القارات ولا نعرف ما يعمرها من أجناس ومذاهب وفلسفات ؟ ولماذا نلوك بـ رسالتنا أن رسالتنا عالمية ، دون أى سعي للاتصال بهذا العالم الراحب ؟ ولماذا انتظرنا حتى اكتشف غيرنا الأميركيتين وأستراليا ووضع عليها طابعه المادى والأدبي ، ثم جاء يطرق أبوابنا وهو يجرر أذياله خياء واستعلاء ليعلمـنا ما لم نكن نعلم ؟

إن القرآن الكريم يجعل السياحة من خلال الفضل ، ويجعل دراسة التاريخ كله من مكونات العقل !

﴿أَوْ لَمْ يَهِدْ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكَنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ الْقَرْوَنَ يَمْشِيُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ، إِنْ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ، أَفَلَا يَسْمَعُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

الحق أن المشرفين على التعليم الأصلى من أمد طويل فرطوا في حقوق الأخوة الإسلامية حين فرطوا في دراسة الأجناس التي اعتنت الإسلام ، وعموا عن قضيابها المصيرية ، ونسوها على هذا النحو الشائن .

وأساءوا إلى عالمية الرسالة المحمدية حين انطروا على أنفسهم وانشغلوا بمشكلاـتهم تافهة كانت أو جليلة ، فكانت عقباـهم هذا البلاء الذى نزل بهم من كلاب الأرض وذئابها .

وقفت - و أنا أزور البحرين - أمام بقايا قلعة برغالية لا تزال جائمة على أرضنا ، وغضت في أعماقى أنبش معلوماتى التاريخية ، متى وصل القراءنة هنا ؟ ولم أستطع الإجابة ! وسكت لأنـا محـزونـ.

ولأنـك تقصـيرـنا في دراسة التاريخ الإسلامي ، وتقصـيرـنا في الإمام بـ عالم تاريخ الإنسانية قدـيـما وـحدـيـثـا ، ولـأنـقلـ إلى مـوضـوعـ آخر .. إنـ التشـريعـ الإسلاميـ أنـفسـ موارـيثـناـ الحـضـارـيةـ .

(١) سورة السجدة: الآية ٢٦

والقانون الرومانى إذا قيس بفقهنا الربح كان كالكوم التافه إلى جوار جبل أشم.

وعلم أصول الفقه هو كما قال الشيخ مصطفى عبدالرازق آية العبرية العربية وهو أدل على فكرنا وأصالحة بحثنا من الفلسفة الإسلامية لأنه نتاج إسلامي خالص رائع.

غير أن علم الأصول فى دراساتنا الأخيرة أمسى علماً أثرياً هاماً يحفل بالأقوال والمناقشات الحرافية، ولا صلة له بتشريع خاص أو عام، وقد جدد الشاطبى منهجه فى المواقف، كما أن بعض المذاهب الفقهية قواعد أصولية جديرة بالحفاوة! ولكن ذلك كله مهجور فى دراستنا.

والمادة العلمية لا تعدو التلخيص أو التمطيط، والاطلاع النظري على مختلفات الماضين.

أما الفقه الإسلامي الذى استبحر قدیماً وحكم العلاقات الدولية كما حكم الروابط العائلية فهو يحيا الآن على هامش المجتمع الإسلامي ريشما يتم رمييه بعد حين فى سلال المهملات.

فقه لا يستفتى فى الشئون العمالية أو الدستورية أو الدولية، وقد يسمع قوله أحياناً فى بعض الشئون، أو لا يسمع.

ورجال التعليم الأصلى مسئولون عن هذا المصير الكابى، فنحن ندرس الفقه على نحو عقيم أو قليل الجدوى، وأذكر أنى فى الحادية عشرة من عمرى بدأت أدرس فقه العبادات على المذهب الحنفى وكان زملائى الآخرون يدرسوه على مذاهب أخرى.

وفى ظنى أن الفقه المذهبى نوع من التخصص العلمى، التخصص المبكر الذى لا معنى له.

ووددت لو تعلمنا العبادات من خلاصات سهلة من الكتاب والسنة ثم بعد فترة تتوزع على الفقه المذهبى، ولا بأس أن يدرس الطالب أكثر من مذهب فقهي إذا كان سيتجه إلى هذا الميدان.

ويجب أن تدرس المذهب على أنها وجهات نظر متساوية القيمة وأن تناقش الأدلة وتوزن الاتجاهات بحياد علمى وصدر مفتوح لا مكان فيه للخصوصية والجفاء وتفريق الأمة.

وأرى أن يوضع حد للقطع القائم بين آراء الفقهاء الكبار، وأن يدرس الأزهر ابن تيمية، وابن حزم وغيرهما إلى جانب الأئمة الأربع.. إننا نواجه طوفاناً من الأفكار والموازين الشائعة للحقوق والمصالح ولا مساغ لمقابلة هذا الطوفان بفكر إسلامي واحد، بل يجب أن يقابل بجميع المدارس الفقهية عندنا.

ثم إن الخلود لكتاب الله وسنة رسوله لا لاجتهداد بشر، ويعنى هذا ألا نتخرج من وزن الاجتهادات القديمة وأن ننقض يدنا من بعضها إذا بدا أن لا مجال لبقاءه.

ألا ترى ابن تيمية عد الطلاق الثلاث واحدا، لما رأى أن اجتهداد عمر في إمضائه ثلاثة أدى إلى نتائج سيئة؟ لقد عاد به إلى الأصل على عهد النبي ﷺ وعهد أبي بكر..

وهناك اجتهادات كثيرة ينبغي أن يتوفّر الراسخون في العلم على وزنها وإعادة تقويمها حتى لا يجيء امرؤ يخدم الاستبداد السياسي بدعوى أن الشورى لا تلزم حاكما.. مثلا.. والقضايا الاجتهادية كثيرة، وقد نستبدل اجتهادا باجتهاد، أو نأتي بجديد تحتاج إليه الأمة وتقره النصوص والقواعد.

وأحسب أن فقه العبادات سوف يبقى على حاله. أما الفقه الإداري والدستوري والدولى فإن تياراته الراكرة يجب أن تتحرك، وأرى لفيفا من المسؤولين عن التعليم الأصلى كانوا باسترخاصهم وتقاعسهم سببا في انهزام الشريعة وهجوم قوانين دخيلة على دار الإسلام، أى أنها أزرينا بأفضل موارينا، ومكنا لتشريعات وضعية معيبة أن تتسلل وتحتل أرجاء المجتمع، مع الغنى التام عنها.

وأعود إلى ذكريات تعليمنا الثانوى، كانت الشهادة الثانوية قسمين أولا وثانيا، وكان مفروضا في القسم الأول أن نتال من علوم الكون والحياة والرياضية ما يناله زملاؤنا من طلاب التعليم المدنى، لا نقل عنهم إلا معرفة اللغات.

ثم شكا بعض قصار البع من هذا الوضع فإذا لجنة تكون لتحذف كثيرا من علوم الأحياء والرياضية والطبيعة والكيمياء بحججة ضعف الطلاب في العلوم الأصلية! والحججة مفعولة! وقد نشأ عن هذا الحذف تخرج علماء لا يدركون من العلوم المهمة فتاتا خفيف الوزن.

وأحب أن أنهى إلى أن كل قصور في العلوم المدنية لا يزيد دارسى الدين إلا خبala، إن الإسلام دين لا ترسخ قواعده ولا تنضج معارفه إلا في حوز علمي واسع الآفاق، ولا أدرى كيف يفهم عظمة القرآن الكريم رجل لم يدرس علوم الأرض والسماء وما بينهما.

إنني شعرت بخجل حين استبعد عالم ديني الوصول إلى القمر، وقال في التعليق على ما أذيع: إنه خبر آحاد! وشعرت بخجل أشد عندما ألف بعض المنسوبين إلى العلم الديني، بل البارزين فيه كتابا ينكر فيه دوران الأرض حول نفسها وحول الشمس وساق آيات من الكتاب لم يفهمها ليدعهم رأيه.

إن عقيدة التوحيد تضار حين يعرضها أولئك القاصرون! وهم معدنورون لأنهم لم يعرفوا من العلوم الكونية شيئا، وجل ما يحفظون مرويات تتضمن الغث والثمين، وترعرق سير الدعوة بل تلقى ظلمات على الفكر الديني كله.

والواقع أن تكوين العقل الديني لا يتم إذا كان في عزلة عن الاستثار العلمي الحديث، وأهل الذكر لا تستقيم لهم فتوى إذا كانت معرفتهم بالحياة لا تعلو الأبدجيات القديمة.

وأرى ضرورة تنظيم محاضرات فلكية وطبية وجغرافية وجبوتولوجية وفيزيائية وكيميائية.. الخ على المستغلين بالعلم الديني حتى بعد تخرجهم، فإن التخلف في هذا المضمار مصيبة.

ونلاحظ أن هناك وحشة بازاء عدد من العلوم الإنسانية مثل علم النفس وال التربية والأخلاق والمجتمع .. الخ.

والواجب أن تدرس هذه العلوم وأن توضع في إطار إسلامي صلب.

وعندى أننا لو غربلنا التراث الصوفى وقدرنا جهود ابن القيم وابن الجوزى والغزالى وابن عطاء الله السكندرى وغيرهم لأمكننا أن نخرج بحصلة رفيعة القدر فى مجال الحلق والتربية والسلوك ولا يمكننا أن نصوغ نصف العلوم الإنسانية فى قالب إسلامي جميل ونافع.

لقد رفض كثير من الموجهين اعتبار التصوف علما، وتركوه للجماهير تتبع فيه آثار شيوخ لا يحسنون التربية والقيادة، بيد أن هؤلاء القاصرين كانوا أقدر على اقتياد العامة من فقهاء جافين مكرهين فقدوا صفاء النفس وسماحتها وطبيتها.

فإلى متى يبقى هذا الموقف الرافض؟ وماذا كسبنا منه؟

كسبنا أن الدين عند العوام وأشباههم جملة من الأحكام الجزئية، والمعارف المبتورة، من ورائها طباع لم تهذب، وأهواء قد تعلن عن نفسها بغير فى صور الطاعات وقشور العبادات، أما الضمير فميته!

إن الدين يفقد جوهره حين تضعف علاقته بالقلب، وعلم القلوب أو علم السلوك وجد فى التصوف الإسلامي خواطره ومراحله، والمهم هو ضبطها بتعاليم الشريعة، ومنع العواطف السائلة الرجراحة من الانطلاق دون حدود.

وإنه لما يعين على إدراك هذا الهدف الاستعانة بالعلوم الإنسانية خصوصاً بعد ما هجرت منهاهجها الفلسفى وخطت لها مجرى علمياً يحترم الحقيقة ويلتزם بها.

والعلماء في هذا المجال ليسوا سوءاً، ففيهم المخطيء والمصيب، بل فيهم المؤمن والكافر، فلنغضن معهم في أغوار النفس ولنتقلب معهم في أرجاء المجتمع، ولنكتشف معهم أسرار البشرية ثم لدينا بعد ذلك كل مهاد من حقائق ديننا نستطيع معه أن نبني ونعلى البناء.

من حسن حظنا أننا نسألنا في غمار يقطنة للغة العربية وقواعدها وآدابها، وفي أيام كان الخطأ في اللغة يعد نقائصه، والبيان الرديء يحسب عجزاً، ورزقت اللغة بشعراء فحول وكتاب

عباكرة، حتى ليتمكن القول إن هذه اليقظة عوضت ما أصابنا من جمود طوال العصر التركي، ورددت للغتنا شبابا لم تعرفه إلا في أيام الأمويين والعباسيين.

ولا ريب أن الاستعمار العالمي انتابه قلق بالغ لهذا الازدهار فهو يبغى القضاء على اللغة العربية تمهيدا لردم ينابيع الإسلام الثقافية، وجعله رفاتا لا حياة فيه.

وقد بلغ الاستعمار كثيرا من أهدافه في ضرب الشعر والشعر وقواعد النطق ولون الأداء، وذهب (سعد زغلول) الذي لا يقع في خطباته السياسية لحن ولا إسفاف! وذهب المدرسة التي ألفها وجاء أغبلمة يخطبون بالعامية فتسمع لهم بعاما مؤذيا، ورطانات قبيحة.

وكان المفروض أن يتحرك رجال التعليم الأصلي لحماية اللغة والدين والدفاع عن العلم والأدب، واستنقاذ التراثين الروحي والعقلي من هذا الطين السخيف! بيد أن الألسنة خرست لغير سبب.

ومن ثم تتابعت الهزائم على لغتنا في كل ميدان.

والذي أبهإ إليه أن الأزهر يجب أن يستيقظ ويوقف التعلق للغة العربية، ويستعجل كل ما يوفر لها الحماية، ويتعاون مع المؤسسات الفنية لمواجهة التخلف الرهيب في مصطلحات العلوم وألفاظ الحضارة، وبيني حصونا جديدة تحرس لغة التخاطب من لهجات الرعاع، وموارينا الأدبية من فوضى التغريب والتقليل الأعمى.

إن الجرأة على اللغة العربية وصلت إلى حد الفحش، والسكوت على هذا الوضع طريق إلى الارتداد عن دين الله.

لقد وقعت - في ميدان التعليم الأصلي - هنات وهنات، ثم ظلت تنموها وتزيدها سنون الحالات فماذا كان؟

كان أن فقد هذا التعليم تلبية لطلاب الإسلام وحاجات الأمم، ولم تعد له هيمنة على الحياة العامة، بل عجز عن التمسك أمام زحف التعليم المدنى القادر في موكب الاستعمار.

ونحن نأبى أن نفرط في هذا التعليم لأن التفريط معناه الانتحار ونريد أن نوفر له أسباب العافية والاكتمال حتى يؤدي رسالته العتيدة، ويستحيل أن ينفع هذا التعليم مما عراه إلا أن يعود كما كان صورة سليمة وسيمة لتعاليم الإسلام في كل مجال.

كنت أقرأ مذكرات تقدم آيات الأحكام لإحدى كليات الشريعة في العالم الإسلامي، فوجدت الكاتب الفاضل يفسر آية قوامة الرجل على المرأة فيقول: دلت الآية على أمور:

- ١ - تفضيل الرجل على المرأة في المنزلة والشرف.
- ٢ - أن للزوج تأديب زوجته ومنعها من الخروج.
- ٣ - أن له حق الحجر على زوجته في مالها فلا تصرف فيه إلا بإذنه .. والمالكيه يقولون بهذا المبدأ .. الخ).

قلت: في هذه الكلمات عوج يتصل بالموضوع والعبارة وما يسوغ عرضه على هذا النحو فإن الأخطاء كثيرة.. !

ومنذ أيام سمعت فتوى بأن المرأة يحرم عليها أن تقود سيارة فقلت: ما علاقة ذلك بأحكام الحلال والحرام! إن عرض الإسلام في قضيائ المرأة من خلال هذه الأفهام المستغربة يهز أركان التعليم الأصلي من الأسس.

إن سلفنا عرضا الإسلام من مصادر نقية ذكية، وجعلوا ثقافته ترجم غيرها بالفقه الوعي في شتى الميادين.

فهل يستيقظ رعاة التعليم الديني قبل أن يفوت الأوان؟

\* \* \*

## أُسْرَارُ وَرَاءِ تَخَلْقِنَا

بدأت صناعة الطيران في مصر والهند في سنة واحدة، كما بدأت بحوث الذرة تقريرياً في السنة نفسها، وأكب علماء البلدين على القيام بأعمالهم، والاستفادة من التقدم الأوروبي في هذا المجال.

وبعد ربع قرن نجح الهنود في إنتاج طائرة هندية، كما نجحوا في صنع قنبلة ذرية! أما عندنا.. فقد توقف مصنع الطيران بعد سنوات معدودة، وتجمد العمل في وكالة الطاقة الذرية، وإلى الآن لم نخط إلى الأمام خطوة مقدورة!

ما سبب هذا الفشل؟ هل العقل الهندي أذكى من العقل المصري؟ لم يقل ذلك أحد من المعاصرين أو الغابرين!

السبب أن استقرار الحريات في الهند أتاح لكل ذي كفاية أن يعمل وأن ينجح.. وأن النظام الديمقراطي السائد أقام سباقاً لا حواجز فيه بين أصحاب المواهب، فانطلقاً بين عوامل التقدير والتشجيع يخدمون أمتهم ويتباهون في إعلاء شأنها.

والنظام الديمقراطي في الهند (المتخلفة) جعل الحكومة المسئولة على السلطة تجري الانتخابات، فتسقط فيها، وتتأتي بالسيدة المعارضة (أنديرا غاندي) لتحكم، وكذلك يتكرر الأمر مع السيدة نفسها فتضطر مقاليد الحكم في أيدي أخرى لأن الأمة رأت ذلك.

إن امرأة تحكم ومعها جهاز شوري دقيق أقرب إلى الله، وأحنى على الناس من مستبد يقف الغراب على شواربه، ويزعم أنه أحاط بكل شيء علماً، وهو لا يدرى شيئاً.

لقد وصف القرآن الكريم المرأة التي حكمت في نطاق الشوري، وسجل كلمتها لقومها:  
﴿مَا كُنْتَ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّىٰ تَشَهِّدُوْنَ﴾<sup>(١)</sup>.

إنها تستفيد من كل خبرة، وتناقش القضايا على رؤوس الأشهاد لا بالهمس الجانبي والتآمر المريب.

(١) سورة النمل: الآية ٣٢.

وبهذا المسلك لا تقبـر فـكرة، ولا يتـوارى رـأي، بل تستـفـيد الشـعـوب من كـل قـدرـة نـفـسـية أو عـقـلـية.

أما في لـيل الحـكم الفـرـدي فإنـ الكلـمة للـقادـرين علىـ الزـلـفـي، والـسـاعـين وراءـ مـآرـبـهمـ الخـاصـةـ.

وقد استـغـربـت كـيف نـشـأ عـالـمـ منـ الأـكـاذـيبـ فـى دـخـانـ هـذـاـ الحـكـمـ المـشـؤـمـ..

عـنـدـمـاـ كـانـتـ الصـنـاعـةـ لـدـيـنـاـ تـسـعـثـ، وـأـهـلـ الدـرـبـةـ وـالتـجـرـبـةـ يـطـارـدـونـ، وـأـصـحـابـ الـخـاجـرـ وـالـمـبـاـخـرـ يـتـصـدـرـونـ، فـىـ هـذـاـ الـوقـتـ وـقـفـ الرـجـلـ المـسـئـولـ يـخـطـبـ فـىـ اـسـتـعـلـاءـ وـزـهـوـ يـقـوـلـ: إـنـاـ أـصـبـحـنـاـ قـادـرـينـ عـلـىـ صـنـعـ الـإـبـرـةـ وـالـصـارـوخـ!

وـظـهـرـتـ فـيـ الصـفـحـاتـ الـأـوـلـىـ لـجـرـائـدـنـاـ وـمـجـلاـتـنـاـ صـورـ لـصـارـوخـيـ الـظـافـرـ وـالـقـاهـرـ..

فـلـمـاـ جـدـ الجـدـ تـبـيـنـ أـنـ الـحـكـاـيـةـ كـلـهاـ هـوـسـ، نـسـجـ خـيـالـهـاـ الطـيـشـ وـالـكـذـبـ، وـدـفـعـنـاـ الثـمـنـ منـ دـمـائـنـاـ وـأـشـلـائـنـاـ، وـسـمعـنـاـ وـكـرـامـنـاـ.

كـانـ الـذـىـ يـعـتـرـضـ يـطـوـىـ ذـكـرـهـ وـيـحـىـ أـثـرـهـ!

وـلـقـدـ حـدـثـتـ مـذـبـحةـ فـيـ مـيـدانـ الـقـضـاءـ عـصـفـتـ بـعـشـرـاتـ مـنـ الرـجـالـ العـدـوـلـ ذـوـيـ الـصـلـابةـ وـالـتـزـاهـةـ، فـكـيـفـ عـرـضـ الـخـبـرـ عـلـىـ النـاسـ؟ـ عـرـضـ عـلـىـ أـكـبـرـ حـرـكـةـ إـصـلـاحـ بـيـنـ رـجـالـ الـقـضـاءـ!

إـنـ الـحـكـمـ الفـرـديـ يـمـلـكـ دـائـمـاـ أـكـبـرـ جـهـازـ لـلـأـكـاذـيبـ.

وـانـتـقلـتـ الـأـوـهـامـ مـنـ مـيـدانـ الـصـنـاعـةـ إـلـىـ مـيـدانـ الـزـرـاعـةـ، وـمـنـذـ رـبـعـ قـرـنـ سـمـعـتـ دـقـ الطـبـولـ لـكـشـفـ لـمـ يـسـبـقـ لـهـ مـثـيـلـ، أـنـ هـنـاكـ وـادـيـاـ آـخـرـ لـلـنـيلـ تـمـ عـشـورـ عـلـيـهـ فـيـ الصـحـرـاءـ، وـاتـخـذـتـ الـإـجـرـاءـاتـ لـبـدـءـ اـسـتـغـلـالـهـ..ـ وـانـتـظـرـتـ مـعـ الـمـتـظـرـيـنـ (ـدـوـنـ جـدـوـيـ)ـ!

ثـمـ قـرـأـتـ كـلـمـةـ لـنـقـيـبـ الـزـرـاعـيـنـ السـابـقـ (ـشـكـرـىـ أـيـوبـ)ـ كـشـفـ فـيـهـاـ عـنـ حـقـيقـةـ مـاـ يـقـالـ فـيـ هـذـاـ الـمـجـالـ.ـ قـالـ:ـ إـنـ الـرـقـعـةـ الـزـرـاعـيـةـ فـيـ مـصـرـ حـسـبـ آـخـرـ الـإـحـصـاءـاتـ هـىـ خـمـسـةـ مـلـاـيـنـ وـتـسـعـمـائـةـ أـلـفـ فـدـانـ.ـ وـلـكـنـ فـيـ السـنـوـاتـ الـأـخـيـرـةـ حـدـثـتـ مـزاـيـدـاتـ حـولـ الـمـسـاحـةـ الـتـيـ يـمـكـنـ أـنـ تـنـضـافـ إـلـىـ هـذـهـ الـرـقـعـةـ بـدـأـتـ عـلـىـ هـذـاـ النـحـوـ.

ثـلـاثـةـ مـلـاـيـنـ فـدـانـ فـيـ الـوـادـىـ الـجـدـيدـ ذـكـرـتـ أـيـامـ الرـئـيسـ الـراـحلـ عـبـدـالـناـصـرـ!ـ ثـمـ سـتـةـ مـلـاـيـنـ فـدـانـ فـيـ الـجـنـوبـ الـغـرـبـىـ لـمـصـرـ تـزـرـعـ مـنـ مـيـاهـ جـوـفـيـةـ لـاـ نـهـاـيـةـ لـهـاـ!ـ ثـمـ خـمـسـةـ عـشـرـ مـلـيـونـ فـدـانـ تـمـ زـرـاعـتـهـاـ فـيـ سـيـنـاءـ بـجـرـةـ قـلـمـ..ـ!ـ ثـمـ ثـلـاثـةـ مـلـاـيـنـ فـدـانـ فـيـ السـاحـلـ الشـمـالـىـ «ـمـطـرـوـحـ»ـ وـمـاـ

جاورها».. ! ثم خمسة وعشرون مليون فدان تتم زراعتها في الصحراء الغربية (بالتكنولوجيا الأمريكية.. الخ.

والحقيقة أن الرقعة الزراعية التقليدية تنكمش ، وأنها تنقص نحو سبعين ألف فدان كل عام ، وإذا لم تستصلاح ما يعوض العجز فستكون المساحة المزروعة أقل من خمسة ملايين فدان.. ! الغريب أن حبل الكذب قصير ، ولكنه في مصر يطول ويطول حتى ياغت الناس بأنهم على الحضيض !

أكان ذلك يحدث لو سمح لكل لسان أن يقول ، ولكل تعقيب أن يظهر؟ إن كبت الرأي الآخر جريمة ، واستغناه الحكم بنفسه وحواشيه فتنة كبرى وفساد عريض .. .

والاستبداد السياسي قديم قدم التاريخ البشري ، بيد أنه اتخد أشكالاً جديدة في هذا العصر ، كان (جنكيز خان) أو (هولاكو خان) معروفين بالجبروت ، وكما يعرف الذئب بأنه ذئب ، والنمر بأنه نمر يعرف الحكم المستبد بأنه صاحب سطوة لا يعترضها شيء ، وأن في مقدوره اجتياح الأموال ، وإزهاق الأرواح دون مساءلة .

واللون الديني للاستبداد لا يغير من طبيعته ، هناك فرد مصاب بجنون العظمة ، وعبادة نفسه ، واتته أسباب القوة بطريقة ما فانطلق يهلك الحرف والنسل ، وهو قادر على تطويق الدين لهواه إذا كان يتمي إلى دين ما ، وإلا فدينه الأثير الاستعلاء والاستعباد.. .

ومع جهود الإنسانية في مقاومة طغيان الحكم الفردي تغيرت أساليب المستبددين في إشعاع نهمتهم وفرض سلطتهم .

وقد رأينا الشخص يستولى على الحكم بانقلاب عسكري مثلا ، وخلال أمد محدود يتحول حكمه العسكري إلى حكم مدنى مهدت له انتخابات مزيفة .

ثم تسمع هذا الشخص يقول: إن الشعب منحني ثقته! إن شعبي حملنى مسئولية قيادته! إن هناف الجماهير لى يزيدنى حرضا على إجابة رغبتها فى تولى الحكم .

ثم يرضى هذا الحكم في طريقه بيعى تحويل كل شيء فيتدخل في الإعلام وفي القضاء وفي الجامعات والجامع ، وفي الأمن والتموين وفي ميادين التجارة والتعمير وفي كل ما أمكن من شئون الحياة الخاصة وال العامة ، حتى يضمن بقاء الأمور في يده ، واستخفاء المعارضين من طريقه ، واستقرار اليوم والغد له ولأذاته.. .

ثم تنشأ عندئذ عواصف عاتية تقتلع الأخلاق الشريفة والتقاليد النبيلة ، فيعلو السفلة والإمعات ، ويتضعضع أهل الفكر وتركد ريحهم وترفض عملات ذهبية ، وتزوج عملات لا رصيد لها ، لأن إمضاء الحكم عليها.. !

وهذا الحاكم عالم بكل شيء، وقدير على أي شيء، وربما يكون عاجزا عن حل معادلة جبرية عادية، ثم يعرض عليه ملف (اینشتین) فينظر فيه بازدراء، ثم يقول: هذا الشخص معارض لنا، أو هذا الشخص لم يسمع منه ثناء علينا! كان يجب طرده من وظيفته، ولكن - عطفاً منا عليه - ينقل إلى العمل بإدارة المخازن! ثم تنشر الصحف بتأييد ترقية (اینشتین)، وعطف الرئيس عليه.. !!

والاستبداد بأساليبه الجديدة سبق الاستبداد القديم بمراحل، فعندما أراد الملك فاروق قتل حسن البنا دس عليه من اغتاله في جنح الليل بعيداً عن دائرة القانون.

أما الرئيس الحر قائد الأحرار فعندما أراد قتل زعماء الإخوان المسلمين شكل محكمة علنية قتلت ستة منهم بجرة قلم.

وببارك الصحافة (الحرة) هذا العمل، وحيث القضاء العادل!!

والمعروف أن الاستبحار العلمي سمة هذا العصر، وأن الأمم تتنافس في استكشاف أسرار الأرض والفضاء، وتستغل حصائل هذا السباق في دعم كيانها المادي والأدبي.

غير أن انعدام التقدير واحتلال الموازين يرميán الهمم بالتعود ويحملان الرجال على اليأس فكثير من العلماء لا يعمل في مجال تخصصه، وكثير من العاملين لا يلقى الحفاوة الواجبة.

وفي حديث للدكتور إبراهيم بدران نشر أخيراً قرأت أنه في كل سنة يحصل .٤٠٠ مصرى على الدكتوراه من مصر والخارج وفي كل سنة يهاجر من مصر .٤٠٠ مصرى من حاملى شهادة الدكتوراه (!) وأن هناك .٨٠ حاملاً للدكتوراه في صناعات الغزل والنسيج لا عمل لهم في ميدانى الغزل والنسيج! في أي ميدان يعملون؟

ثم هناك شكوى تشبه الأنين من تجاوز الكفaiات وإهمالها وتفضيل غيرها عليها.. ! لقد فوجئت بترشيح طبيب مصرى لجائزة نوبل، لم أسمع باسمه من قبل، كنت أسمع بأسماء الأطباء المستغلين بتحديد النسل، أو المسبحين بحمد الرؤساء.

غير أن الذين يقدرون العلم مجرد - من وراء حدودنا - وضعوا أيديهم على اسم الطبيب النابه وقرروا تكريمه.

إن الأوضاع السياسية في عالمنا العربي تتأخر عن الأوضاع السياسية في العالم الحر عدة قرون.

وأثر الاستبداد السياسي في تعويق العمران وتخدير النشاط الإنساني معروف، ومن

خمسين عاماً أو يزيد والدمار الحضاري يجتاحت العالمين العربي والإسلامي، ويبعثر العلل في نواحيهما المختلفة إلا أن هناك أثراً آخر لذلكم الاستبداد يجب فضحه، فإن الاستعمار لما اشتباك مع المسلمين في أقطار كثيرة، وشرع تحت ضغط المقاومة الدائمة ينسحب من هنا وهناك رأى أن يغطي انسحابه بحكومات ماربة، وإن كان عنوانها قومياً بحثاً.

وتأكدت هذه الخطة بعدما ظهر أن النظام (الديمقراطي) منح الإسلام فرص الحياة، وأن اتح للشعوب أن تتمسك به وأن تعود إليه.

عندئذ بدا أن (الانقلابات العسكرية) أفضل أداة لسحق التعلق بالإسلام وتذويغ المطالبين به.

ولن تعدم القوى المعادية للإسلام بعض الشباب العابد لنفسه، المحتبس في مطامعه، المفتون بتنزعات مستوردة من الشرق أو الغرب، ليقوم بهذا الدور الخئون.

وانتشرت بعد الحكم العسكري في أغلب الأرجاء، وأمكن تغطية أظافره وحوافره بقفازات من المظاهر الديقراطية الكاذبة، ودخلت الجماهير المؤمنة في صراع رهيب مع حكام يرنون بعيونهم إلى الشيوعية أو الصلبية، ويطعون صدورهم على كره شديد للإسلام وأهله.

وبهذا الاستبداد الجديد زاد التأثر الحضاري للمسلمين كما ازداد التفلت من قيود العقائد والأخلاق، وتضاعفت العلل التي تعمل في كياننا.

وجاءت من الخارج تحججات لدعم اقتصاد منها، أو تخلف مخز! ولكن شرط استمرار هذه التحتججات هو الاستمرار في سحق الإسلام وبعد عن مناهجه ولو أن إحصاء دقيقاً نشر عن الخسائر الإسلامية بدءاً من مصطفى كامل إلى أنور السادات ل كانت الحقائق مفزعة، والغريب أن الإسلام لا يزال حياً برغم ما كابد ويکابد من إهانات وجرحات، وبرغم ما قدم ويقدم من ضحايا وشهداء.

لما كنت أحد الذين يعملون في الميدان الإسلامي فقد لفتت نظرى أمور أجده من الإثم كتمانها، لقد ظهر لكل ذي عينين أن الاستبداد السياسي هو قاتل الإسلام، ومغتال رجاله، والماكر الأخبث بقضاياها وأماله، ومع ذلك فإن عصابات كبيرة من المتمميين للدين باردة المشاعر بإزائه، كسول أو جبانة في التصدي له.

وربما استرسلت في حديث عن حمل المسبححة أو سنة حمل العصا(!) وربما التهبت مشاعرها في حديث عن شعر المرأة أهو عورة مغلظة أم مخففة؟ وربما اشتبت في صراع قاس حول تلاوة القرآن قبل صلاة الجمعة.. إلى غير ذلك من القضايا الثانوية أو الثالثية!

أما حقوق الإنسان، وضمانات القضاء العادل، وتوفير الحريات الأساسية وكسر كبراء

الجبايرة، وتحريم الحبس أو الاعتقال الإداري ومراقبة المال العام تحصيلا وإنفاقاً.. إلى آخر ما يضبط العلاقات بين الحكم والمحكوم فهذا شيء كأنه خارج عن نطاق الفقه الإسلامي.

وقد لاحظت بحزن أن الأقليات السياسية التي تولت الحكم بطريق التزوير هي التي قتلت حسن البناء، وطوحت بنا في المنافي البعيدة، ومع ذلك فإن لفيها كثيراً من الم الدينين لم يخاصم مزيفي الانتخابات، ولم يبال بغياب الحرفيات السياسية.

الحقيقة أن هذه العصابات البليدة لا تعرف الدين ولا تؤمن عليه، بل إنني أطلق القول دون حذر، إنه حيث يخف الفكر ويرجح الهوى فارتقاء الإسلام عبث! نعم.. لا دين مع ضعف العقل، وغش القصد، وإن طال الصيام والقيام.

هؤلاء الناس امتداد في تدينهم للجيل السابق، الجيل الذي سقطت فيه الخلافة، وحان العرب الترك، وظلم الترك العرب، وانقطع ما أمر الله به أن يوصل، ووجد الاستعمار فيه المجال ليبعث بنا كيف شاء.

وهذا الجيل الذي ورثناه أثر جليل سبقه احتوى من أسباب الانحراف ما شرد به بعيداً عن الصراط المستقيم.

إن بغاء الإصلاح لا يرتبطون بمعاهديم أو تقالييد قريبة وإنما يرتبطون بالمنبع الأول، والتطبيق الراسد المؤثر عن سلفنا العظيم، ولم يكن فيهم من تفرعن في الحكم أو افتات على الأمة، أو أراد الحياة الدنيا وزيتها.

وقد وقعت أزمة الحكم في أيدي أشخاص ليس لهم تقوى أو شرف، فأسفوا واعوجوا كما أن أمتنا برحت بها على طول التاريخ علل مقعدة، فسقطت دون المكانة المأمولة لها.

ومن المدينين من يعجز عن إدراك شيء من هذا كله، فهو يتعلق بالإسلام على ضرب من السذاجة والقصور، ولو قيل له: حدثنا عن تصورك للإصلاح السياسي لرجوع إلى (الأحكام السلطانية) للمأوردى يستفيها فيما كان ويكون.

وقد راعنى ما وقع من بعض علماء الدين في هذه الأيام! أثنا في أوائل القرن الخامس عشر وأعقاب القرن الرابع عشر للهجرة نرجم تحت سلطات مبيرة، أهلكت الحرش والنسل.

وقد كادت تزول مدن إسلامية من ضراوة الاستبداد السياسي.

وما وقع لـ(حمادة) أنكى مما وقع لـ(بيروت) العربية المسلمة، وقد تواطأ الإعلام العربي على الصمت المهين بإزاء هذا البلاء المبين.

في هذا الوقت الذي أكل فيه الاستبداد أمتنا تسأل عمامة كبيرة عن حكم الشورى في

الإسلام فيكون الجواب: يحسن بالحاكم أن يستشير، وعلى أهل الرأى أن يقولوا ما عندهم، وللحاكم بعدئذ أن ينظر فيه (!) فاما قبله، واما رده، وله أن يرضى على ما يرى وحده(!).

هذا الكلام لو قاله أحد الغوغاء في قطر آخر لضرب على فمه، واستبعد من عداد أهل الرأى والثقة، ولكنه في ميدان العش الدينى والعبث بالإسلام يقال على أنه دين.

إن هذا الكلام قاله بعض الأقدمين دعماً لحاكم بأمره أيام انهيارنا التاريخي، فبأى عقل يقال في هذه الأيام؟

وإذا كان الحكم الفردى قد وجد قدماً من يصطنع الفتوى له، ألم يتسنى من يرى أمره تحت أقدام الطغاة ثم يرسل هذا اللغو؟

والاستبداد السياسى فى أقطار كثيرة يمهد لفريدة استعمارية خبيثة، تقوم على أن الأديان كلها وجوه مختلفة لحقيقة واحدة، وأنه لا فرق عند التعمق بين التوحيد والتعدد والمجوسية واليهودية والإسلام والنصرانية!

وأنه يجب تجاوز الخلافات السطحية بين هذه الملل جمياً.

وقد وجدت هذه القالة السخيفة رواجاً لها بين زعماء (أندونيسيا) واستطاع التبشير العالمي أن يخلق لها قدمين تمشي بهما في الناس.

ثم تبني هذه الأكذوبة من لا وزن له في ميدان الفكر، أهواوه تغلف حياته الظاهرة والباطنة، وفي لحظة هوس قرر أن يبني مجتمعاً للأديان في سيناء(!) وزمرت الصحافة وطلبت لهذه الخاطرة المخبولة، وفي عيد من الأعياد رأيت صورة لهذا المسؤول في (وادي الراحة) قريباً من المكان المعد لبناء المجمع الموعود.

لم أجد حاخاماً معه ولا كاردينالاً، ولا كاهناً بوذياً أو هندوكياً.

الشيء الوحيد الذي وجدته مع هذا الشخص واحد من الشيوخ الأذلة يتبع سمسار التبشير العالمي، ويقدم موافقة الإسلام على المجمع المقترح!

إن الحكم الفردى فعل بنا الكثير، وأصاب ديننا في مقاتلته، ولو لا أن الله كتب البقاء لهذا الدين لأمسى رفاتاً تحت الترى، لشدة ما يلقاه من كيد الجبارية والفراعنة.

ومع ذلك تجد رؤيضة يتحدث في الإسلام، فيصدر الفتوى بأن للحاكم أن يرضى على رأيه، غير متقييد بأجهزة الشورى، ولا خاضع لتوجيهها.

والعالم كله يعرف عن الحكام في دار الإسلام ما تسود له الوجوه، ويلحق الشين بتراث محمد ﷺ ووحيه ومكانته.

إن أخطاء كثيرة، بل خطايا فاحشة تختلط اليوم التقاليد والتعاليم الإسلامية وتکاد تفقد  
الإسلام وجاهته ومكانته.

وما سقته آنفا مثل وحيد من أمثلة شتى، وقد أخذ الله علينا الميثاق أن نبين ولا نكتم.  
ولذلك ألفت وأولفت، وأنا راغب إلى ربي بهذه الصحف، رجاء أن تكون تكفيرا  
لسيئاتي، ونورا يسعى بين يدي يوم الحساب.

\* \* \*

## حول مجرزة بيروت

تابعت مجرزة بيروت بصدر منقبض يرين عليه القنوط! ولم أكن أتم قراءة خبر أو سماعه لأن أوائل الكلام تدل على نهايته، ولا طاقة لى على مزيد من الأسى.

قال الأوربيون: القتلى دون الألف، وقال العرب: فوق الألف، واتفقوا أن بطونا بقرت واندلقت أحشاؤها، وأن وجوها شوهدت وذهبت محسنتها، وأن أطفالا طاحوا وأمهاتهم يدفعن عنهم فجمعت بينهم أكواخ الجثث، وأن رجالا ضربوا بالرصاص وهم موجهون إلى الجدران، وآخرين ضربوا وهم يحاولون الهرب، وأن أسراء أبידت وهى تتناول الطعام فى أمان، وأسراء أخرى أبيدت وهى تسمع الإذاعة.. الخ.

واختلف رواة المأساة من القتلة؟ قال اليهود: هم نصارى الكتائب اللبنانيه.

وقال الناس: اليهود مهدوا الطرق وفتحوا أبواب المخيمات وأشرفوا على المجازرة فى رضا وسكون.

وقال بعض المصففين: نكون لجنة تحقيق تحديد المجرم! وقال اليهود: لا، إن تكون لجنة تحقيق يوحى بأن هناك جريمة وأننا مسألون عنها!

وتحركت دول عظمى لتشمع المزيد من القتلى، أما من سفك دمائهم فقد انضموا إلى أسلافهم فى (دير ياسين) و(كفر قاسم) و(قبية) و(تل الزعتر) الخ..

ما أرخص دماءنا نحن المسلمين، وما أشد ما نزل بنا من هوان.

وتحركت عواطف الأخوة فى قلبي، وقلت: على الأهل والأقارب وإخوان العقيدة فى كل مكان أن يتعرفوا ما يفعلون، وأن يتحركوا لمواجهة غد مظلم مشئوم.

ومن المصادفات أن تقع مجرزة بيروت قبل عيد الأضحى بأيام معدودات فقلت: لابد أن أحدث المسلمين أن السرور حرام، وأن ملاهى العيد يجب إلغاؤها، وأن مشاعر الحزن والغضب ينبغي أن تستوعب العالم الإسلامي كله، بين المحيطات الهدادى والهندى والأطلسى.

ثم تذكرت أن صعود المنابر محروم على وعلى أمثالى من الموجهين الأحرار.. فاحتسبت نى فى صدرى وأخذت أدور بها هنا وهناك لا أدرى ما أفعل! إننا معاشر المسلمين فى أوضاع متربدة مهينة تجعل الأوغاد يركبونا وهم آمنون، فنحن نضرب ولا نضر، وينال منا ولا ننال من أحد!.

ورمقت صورة أمامى فى إحدى الصحف لعظاماء القوم فى موقف احتجاج على ما حدث، لقد قرروا الوقوف دقيقة صمت وحدد.. نظرت إلى القامات المنتصبة فى تظاهرة الرياء والخسة، ثم أعرضت عنها وأناأشعر بالازدراء.

إن ما يفعله أولئك العرب هو هو ما فعله الغاضبون للهوان الإنسانى فى عواصم العالم الأخرى.. أهذا كل ما نقدمه من عمل فى مجزرة بيروت؟ وأدركت أن ما أرتقبه من غصب وألم وهم واهم، إن المسلمين شغل بعضهم عن بعض، وانقسموا إلى قوميات شتى لها فى عالم السياسة والاقتصاد مذاهب، ولها فى شعاب الدنيا منازع ووجهات.

إنهم على ضفاف الأردن وفي قطاع غزة مضربون لأن الرحمة ماسة واصلة قريبة، أما فى وادى النيل والشمال الأفريقي، أما فى شبه الجزيرة وآسيا الصغرى فالإحساس أضعف والألام أخف، ويتلاشى كل شيء وراء ذلك من دار الإسلام.

وللت نفسى كيف ارتقى بحقوق الأخوة الإسلامية إذا كان الإسلام نفسه فى محنة؟

إن اليهودى فى (أمريكا) يغضب لمصاب أخيه فى (روسيا) لأن اليهودية موجودة! والولاء السياسى لها قائم! والتنادى باسمها مسموع!

أما فى بلادنا فإن رئيسا عربيا يواجه هذه الحقيقة بقوله: لا دين فى السياسة ولا سياسة فى الدين، إنه يقول ذلك للمسلمين وهو يرى أن السياسة أقامت لليهود دولة على أنقاضنا، وجعلت الانتفاء لها يتتجاوز الحدود الإقليمية، والأوضاع الدولية.

فإذا حاول داعية استشارة الشعور الإسلامي ضد مذبحة يهودية وقعت بال المسلمين، استنكر كلامه واقتيد إلى السجن أو المعتقل.

لأن السياسة - التى أقامت لبني إسرائيل دولة - محظورة على المسلمين المستضعفين.. والرئيس الذى قال هذا الإفك يريد ترضية المسلمين بواقعهم المزق وجودهم الصورى، فهو يفخر بصداقته (بيجين) وهو يريد كسر حاجز الخوف بين العرب واليهود.. ولقد نوم الناس كما طلب منه، وأتاح لليهود أن ينفردوا بالفلسطينيين واللبنانيين ويقتلوا منهم عشرات الآلوف.

إن عبادة (الذات) أو عبادة الدنيا مرض قديم أو هى خمرة أسكرت نفرا من الحكم فدارت برؤوسهم وأدارت شعوبهم معهم، فإذا الكيان الإسلامي يتقطع فى مواضع كثيرة، وإذا الأعداء ينفردون قدما بالقدس أو بأنطاكية أو ببغداد، أو الفلبين أو نيجيريا، ويديقون أهلها الحتوف، وبقية المسلمين فى المدائن والقرى جاهلون أو عاجزون.. ! أمس كنت أتابع الاستماع إلى آخر الأنباء عن مجزرة الفلسطينيين فى بيروت، وسمعت أن رفات الموتى لايزال متاثرا فى أنحاء

المخيمات، وأن عفونة الجثث بدأت تغير رائحة الجو، وأن رجال (الصليب الأحمر) شرعوا يحررون مقابر جماعية ليحفروا آثار المأساة أو ليمنعوا انتشار الأوبئة.

وتحولت مؤشر (الراديو) لأسمع كلاما آخر فإن روحي يكاد يزهق من الحزن!

وصدمت أذني إذاعة القاهرة وهي تقدم للمستمعين في فترة الظهيرة من ٢١ سبتمبر سنة ١٩٨٢ - أو أيلول الأسود كما يسميه البعض - أغنية عبدالوهاب (ليلنا خمر..!)!

ورأى أحد جلسائي تغيير وجهي.. وهمست وأنا مستغرب: كان من الممكن أن تقدم الإذاعة للمغني نفسه، وللمؤلف نفسه قصيدة ( أخي جاوز الظالمون المدى) فما هذا العمى؟

إن قصيدة (ليلنا خمر) ما يجوز أن تذاع أبدا.. فالإسلام يحرم الخمر ليلا ونهارا..  
وعندما كانت الخمر مباحة في الجاهلية العربية حرمتها العرب على أنفسهم عندما يضامون ويكون لهم ثأر، حتى لا تنسفهم الخمر ألمهم وتسللهم عن مصابهم.

فكيف يسمعون الآن من يغنينهم بصوت رخيم (ليلنا خمر)!

لكن واضعى البرامج والمشرفين على الإعلام في واد آخر، إنهم ينادون من مكان بعيد..!  
ويظهر أن العرب أصبحوا الآن بعرا على صعيد هذه الأرض، فهم يتلقون الأذى سكارى أو طلاب سكر!.. وفي الوقت الذي يمكن فيه قادة اللهو من تنويم الأيقاظ نمنع نحن من إيقاظ النیام!

ماذا يطلب صانعو المذبحة أكثر من تخدير المشاعر وتدويخ الأفكار والخيلولة دون كل إحساس بالفاجعة وطلب للقصاص وأخذ بالثار؟

لكن لماذا تهدى دماء المسلمين عالميا على هذا النحو الشائن؟

هناك سببان قاتمان لهذه المجازر، أولهما يرجع إلى تعاليم حرب الإبادة التي حواها العهد القديم، ولا يزال يعتنقها كثير من اليهود والنصارى، وقد شرحتها في مكان آخر من كتابنا.

أما السبب الآخر فيعود إلى طبيعة الحكم في البلاد الإسلامية، والفجوات العميقة بين الشعوب وأصحاب السلطة ووقوع أزمة الأمور عادة بين جلادين لا يرحمون.

إننى - وأنا أكتب هذه السطور - أقرأ وأسمع عن الإضراب العام الذى أعلنه العمال فى إنجلترا احتجاجا على سياسة الأجور.

الأئلوف المؤلفة تحذت الحكومة هناك، وانتهى اليوم العاصف دون أن تسفك قطرة دم أو يخدش ظفر عامل أو شرطى!.. لقد حسدت هذه الأمة! أيمكن أن نرتفع إلى مستوىها؟

وراقت الصراع في (بولندا) بين الحكومة الشيوعية والشعب الكاثوليكى ونقابة (التضامن)

التي يتمنى إليها جمهور العمال، لقد ظلت الإضرابات نحو أسبوع، وطال الصراع بين الجيش والعمال، وكانت الحكومة شديدة الغضب عالية الوعيد!

وانتهت الأزمة وقالت الحكومة: قتل ثلاثة، وقال الشعب: قتل خمسة.

وقلت في نفسي: لو وقع مثل ذلك لدينا لقتل مئات! بل إن أحداث بيروت أعقبتها تظاهرات صاحبة - من الغاضبين للإنسانية المجردة - في بعض مدن أوروبا.. أما العواصم العربية الكثيرة فإن التظاهرات فيها منوعة.

الواقع أن حقوق الإنسان وكرامات الشعوب والضمادات المادية والأدبية الموفورة للفرد والمجتمع تسود أغلب عواصم الأرض، أما العرب الأشاوس فلهم تقاليد أخرى وشئون وشجون.

وعندما تهون الرعايا على الرعاعة فكيف لا يغلبها الأعداء؟ إن أغلب الرؤساء لدينا يتولون السلطة بأساليب غير طبيعية، ثم يحاولون إضفاء الصبغة الشرعية عليها بعد ذلك وفي قطيعة تامة بين الأمة والحكام يتم الصلح مع اليهود، وتصدر قرارات يرفضها الإسلام جملة وتفصيلاً.

ويكفي استئجار أعداد من الغوغاء للتصفيق، ونفر من حملة الأقلام للت遂يع، أما جماهير الخاصة وال العامة فلا علاقه لها بما يكون.

وقد تكشفت هذه الخبايا للعالم غداً مقتل السادات، فقد توافد رؤساء الصليبية والصهيونية لتشييع الجنازة، ولم يكن غيرهم حول النعش تقريباً.

أما سواد المصريين فكان يشيع قافلة الموت ببرود غريب، ونظرات عابرة كأن الأمر لا يعنيه أو كان شيئاً لم يحدث.

وتأملت الوفود القادمة أبناء القاهرة وهم مستغرقون في حياتهم اليومية لا يلتفتهم أحيانا إلا تبادل النظرات الصامتة وراء الجنزارة وتساءل كثيرون أين الكثرة الساحقة التي كانت تؤيد الصلح مع إسرائيل؟

لقد اخترني الأجراء! وصعب استئجارهم مرة أخرى ولو ليستروا موكب الموت..!

والحكام من طراز السادات إذا وقعت بينهم وبين شعوبهم نفحة وشجار كان الموت الذريع  
هو الفيصل الحاكم.

خرست لعمر الله أنفسنا لما تكلم فوقها القدر

أما السوريون فإن البعث العربي المتسلط أوقع بهم مجازر رهيبة وجدد ذكرى (نيرون) عندما دمر (حماة) كما دمر الإمبراطور الهايك مدينة (روما).

والذين شهدوا فاجعة (حماة) يؤكدون أن مصاب بيروت دونها، وأن ألف المسلمين من رجال ونساء وأطفال بادوا في هذه الغارة البعثية.

ولقد سمع الإرهابي (بيجين) يعتذر بما وقع في (حماة) عما أوقعه هو ورفاقه بالعرب في بيروت وغير بيروت.

بيد أن فساد الحاكمين في بعض الأقطار، ومصاب الأمة بهم حيناً من الدهر لا يخفى من الفظائع التي تخلفها الحرث الفاجرة، ولا يقللان من غضب الناس عليها، خصوصاً عندما يصحب هذه الفظائع توحش شاذ، يقول الأستاذ مصطفى أمين:

(سوف يحتاج الرأي العام العالمي لمائة عام، قبل أن ينسى مذبحة اللاجئين الفلسطينيين في بيروت في مخيماً صابراً وشاتيلاً ولن تكفي مياه الأنهر في الدنيا كلها لغسل أيدي الجرميين الملوثة بدماء الأبرياء الذين ذبحوا الأطفال وخنقوا النساء وصلبوا الرجال. الذين دفوا المدنيين العزل تحت التراب أحياء. الذين أرسلوا البالدووز ليهدم البيوت بمن فيها، ويحول السكان الآمنين إلى أنقاض.. الذين فرشوا شوارع بيروت بدم الأبرياء، وعلقوا جثثهم على الأشجار بعد أن كانت تعلوها الورود والأزهار).

لم يحدث في تاريخ العالم أن ذبح غزة الأطفال في أسرتهم والعجائز في مخادعهم.

لم يحدث أن الجثث شوهدت بعد قتلها، والسكانين بقرت البطون بعد ذبحها وجماجم القتلى ديسست بالأقدام بعد اغتيالها. هذه الوحشية لم نشهد لها مثيلاً في جيلنا. سمعنا عن هولاكو وهتلر وستالين، ولكننا رأيناهم بأعيننا في بيروت. صرخ الشكالي واليتامي والأبرياء يصل حتى الآن إلى آذاناً، يحول الصامتين إلى صارخين، والمسالمين إلى غاضبين والمتفائلين إلى متشائمين، وأنصار السلام إلى منادين بالانتقام.

إن القبر الهائل الذي حفرته إسرائيل لن يتسع لشعب فلسطين كله، وسيبقى مفتوحاً يضم الذين دبروا الجريمة البشعة والذين حرضوا عليها).

وهنا سؤال: من الذي يقتضي من (بيجين)؟ ويعاقب الإرهابي الكبير وصاحبه الجرميين؟

حاكم عربي يقول له مدللاً: أيها الصديق العزيز (بيجين)؟

حاكم عربي ينظر خلفه فيجد شعباً يتربص به ويتمني الخلاص منه؟

حاكم أمريكي يقلب الحقائق ويتهم المكافحين الفلسطينيين بالإرهاب؟

حاكم شيوخى يبيع السلاح للمدافعين بأعلى سعر، ويخذلهم في الساعات الحرجة؟

إذا لم يعتنق العرب الإسلام ويتمموا إليه ظاهراً وباطناً فلينتظروا خسفاً ومسخاً ومذابح أخرى!

\* \* \*

## من طوئ هذه الصفحة ونشر غيرها

المؤسسات التي تشغله التنصير لا تخفي أغراضها، ولا تلتزم النزاهة في وسائلها! ويسكت عنها في أغلب الأحوال إذا كان عملها بين المسلمين مهما أسفت في سلوكها! وربما تعرضت للنقد إذا كان نطاق نشاطها بين قوم آخرين.

وقد قرأت في صحيفة الجمهورية - المصرية - غضبة للرأي العام في بريطانيا على هيئة (ورلد فيجن) التي تقوم بالتنصير في أقطار إفريقيا الوسطى والجنوبية وأمريكا اللاتينية. وتحت عنوان (معونات اقتصادية للضغط الديني) قالت الجريدة:

(إن من بين الاتهامات الموجهة للهيئة المذكورة بجواهها المتكرر إلى التهديد بقطع المعونات الغذائية لارحام الفقراء الذين يتلقونها على حضور الأنشطة الدينية، وتعاونها مع قوى الأمن القمعية في هذا المجال وفشلها في الدفاع عن حقوق الإنسان بين اللاجئين الذين تقوم برعايتهم).

وأرى أن هذه التهم يتضاءل كل ما فيها من شر إذا وزنت بما وقع أو يقع للMuslimين الذين يتعرضون للحملات التنصيرية ويدربون في صمت تحت وهج حقد لا يفتر!

\* \* \*

### . أحوال المسلمين في الفلبين:

نشرت مجلة (رابطة العالم الإسلامي) مقالاً من كتاب المؤرخ غربي منصف يصف أحوال المسلمين في الفلبين، والمقال تحت عنوان (عذراء ماليزيا) والترجم المعلق هو الدكتور مصطفى مؤمن.

وأنقل هذه العبارات من المقال الكبير: إن لجنة تنمية (مينданاو) وضع خطة لتطوير الصناعات هناك، غايتها إقصاء المسلمين وإحلال العمال الصليبيين محلهم، بحجة أن المسلمين لم يتلقوا تدريبات! ومن ثم كانت نسبة العمال المسلمين في هذه الصناعات واحداً في الألف.

وجزيرة (مينданاو) يسودها المسلمون، وهم كثرتها الكبرى بيد أن التنظيم الإداري للبلاد كان همه تشتت الجماعات الإسلامية، وتفتيت كتلتها وإلحاد الفئات الإسلامية المهمومة بمناطق يسودها النصارى، وذلك لإفناه وطمس الشخصية الإسلامية.

ثم يتحدث المؤلف عن الثروات المعدنية في البلاد فيقول:

لعل وجود الذهب في (مينداناو) والفضة في (زامبوانجا) وهما منطقتان إسلاميتان ما يفسر الرغبة في إخراج المسلمين وإحلال المهاجرين من النصارى محلهم.

ويقول المؤلف: إن جماعة (ايجلاس) أو الفتران هي أخطر الجماعات الكاثوليكية وأشدّها تعصباً ضد المسلمين، ولها تنظيم سري هدفه الأول الاستيلاء على الأرض الإسلامية، وإبعاد أهلها عنها.

ويتدرّب أفراد هذا التنظيم في إسرائيل!

### - تسعيرة للتنكيل:

وحفزاً للهمم في إلحاد الأذى بال المسلمين والتنكيل بهم وضفت تسعيرة بالكافات التي تصرف لمن يصيب مسلماً بإحدى هذه العاهات:

- ١ - أذن المسلم ثمنها ١٠٠ بيزوس.
- ٢ - أنف المسلم ثمنه ١٠٠ بيزوس.
- ٣ - أصبع المسلم ثمنها ٥٠ بيزوس.
- ٤ - كف المسلم أو ذراعه ثمنها ٢٥٠ بيزوس.
- ٥ - عين المسلم ثمنها ألف بيزوس، أي: ما يوازي خمسة وثلاثين جنيهاً استراليّاً.

### - ما أرخص المسلمين!

وتشن هذه العصابة حرب إبادة على المسلمين لإخلاء الأرض منهم، وتوريثها للصلبيين.. وذلك تحت سمع الحكومة وبصرها، ورضاهما وتأييدهما.

يقول الدكتور (مصطفى مؤمن): إن الرئيس (ماركوس) يؤمن بالمثل القائل: (فم يسبح ويد تذبح)!!

فهو طالما أعلن لل المسلمين : أنه مدین بحياته لجندي مسلم ، أنقذه من الموت ، إبان القتال مع اليابانيين .

وبرغم هذا فأصابع الاتهام كلها تشير إليه ، بل لا تشير إلا إليه في جميع المجازر والجرائم وحمامات الدم التي تسجّل فيها جثث الضحايا من المؤمنين الموحدين .

والرئيس (ماركوس) أنموذج عادى لأسلافه من الكاثوليك الأسبان الذين غزوا جزيرة سولو ، وسائر الجزر الإسلامية المجاورة ، ونشروا فيها النصرانية بالسيف ، وأطلقوا عليها اسم (الفليبين) نسبة إلى ملكهم فيليب ، أحد الذين أطاحوا بالوجود الإسلامي في الأندلس .

وقد بدأ غزو هذه البلاد في القرن السادس عشر ، وإيبارزا للغاية المشوّدة منه ، فقد رصّت جثث المقاومين الشجعان على نحو هيئة صليب وذلك سنة ١٥٧٦ ، ويقول المؤلف :

إنه أول صليب صنع بأجساد المسلمين ، ونرجو أن يكون آخرها !! ترى هل تتحقق هذا الرجاء ؟

## • حملة صليبية :

على أية حال لقد أخذت الحملة الصليبية مسارها المرسوم في هذه الجزر النائية عنا(!) ففي هذه السنة أصدر الحاكم الأسباني العام (فرانسيسكو دي ساندي) أمراً لقائد الحملة المغيرة على أرض الإسلام هذا نصه :

(إنني أمرك بسد أفواه الدعاة إلى دين محمد ، إذ هو دين شرور وأثام ! وليس هناك من بديل عن النصرانية عقيدة ودينا ، ولما كان الدعاة القادمون من «بورنيو» مثلهم - يعني إخوانهم في جزر سولو ومينداناؤا وغيرها - فواجبوك مصارحتهم بأن غرضتنا هو تعميم النصرانية ! ولدى اعتناقهم لها فستركهم يعملون في أرضهم دون أن يصيّبهم أذى من جانب سادتهم النصارى الأسبان ، وترصد بقوة من يدعوا لدين محمد ، وألق القبض عليه ، ثم سقه إلى مكلا مخمورا).

وظلت هذه الحرب الصليبية ثلاثة قرون ، اعتمد المدافعون على أنفسهم في كسر تيار الفتنة ، ورصد العدوan الهاجم من وراء البحار ، على حين كان الأسبان يتقدّمون نحو هدفهم بشبات ويضعون خططهم بتؤدة ، وأوروبا كلها مسروقة بالشغرة التي أنشئوها في جنب الأمة الإسلامية ويرتقبون تعميقها والنفاذ إلى ما بعدها .

وفي مطلع القرن العشرين هبط عدد السكان المسلمين إلى الثلث في الجزر التي غلت عليها التسمية الجديدة (الفلبين).

### - عذراء ماليزيا:

ووقع تغيير جديد في تاريخ الجزر المحروبة ففي ۱۳ آب - أغسطس - ۱۸۹۸ نزل الأميركيون (بعدراء ماليزيا) فقد اشتروا (بمائة مليون دولار) هذه البلاد من مستعمرتها القدامى، أخذها الأسبان (خلو رجل) كما يقول المترجم.

وأعلن الشعب المسلم الثورة ضد الغزاة الجدد، واستعر القتال ثلاث سنين انهزم المسلمون بعدها! وماذا يستطيعون؟

في آذار - مارس - عام ۱۹۰۱ تألفت لجنة من الكونجرس الأميركي لوضع تشريعات أخرى للفلبين.

### - الحرب البكتيرية:

قال المؤلف: لقد حاولت صرف المسلمين عن دينهم دون جدوى، ولما يئست من تنصيرهم اتجهت إلى عمل آخر فقد رأى الأميركيون أن خير علاج للمسلمين هو اجتثاث جذورهم بشن الحرب (البكتيرية) عليهم وعلى ما شيتهم، فاجتاحت أوبئة الكولييرا والجذري والطاعون البانوى جزيرة مينданاؤ ثم جزيرة سولو سنة ۱۹۰۳.

وبلغ ضحايا حرب الأوبئة حسب تقدير لجنة (تافت) مائة ألف أو يزيدون، ونفقت مئات الآلوف من الدواب بأوبئة الجمرة وطاعون الماشية.

وهكذا خسر المسلمون أنفسهم وأموالهم بالخسارة المزدوجة من العذر، كما تعرضت للهلاك آلاف مؤلفة من الدواب العجماء التي لا تعرف قبيلا ولا دبرا.

\* \* \*

### - حملات الإفقاء:

ثم استقلت الفلبين عقب الحرب العالمية الثانية، بعدما وضعت خطة للقضاء الأخير على المسلمين في ظل حكم متغصب قذر!

إن الغارة التي شنت على أرض الإسلام كانت من السعة بحيث شملت أغلب قارة آسيا ولنعرف بأنها نجحت في إزالة رايات الإسلام عن بقاع كثيرة، بدءاً من شرق الأورال إلى أودية تركستان الخصبة إلى فيافي سيبيريا، إلى أعماق الهند، وسنغافورة، وتايلاند، والملادي، وأندونيسيا.

ومن مئات السنين ونيران المقاومة تشتعل، ومع تلاحق الهزائم فإن الجماعات المجاهدة لم يلتحقها بأس، ولم تلق السلاح.

وقد لبس الأعداء أقنعة شتى، وجربوا خططاً ماكرة، واستعاناً بالتقدم العلمي، واستفادوا من الخطأ والصواب، ومع ذلك فالقتال ناشب، والتائج إن استقرت في ناحية فلن تستقر في أخرى؟

وهنا أسئل نفسي: أين نحن من هذه الحقائق المذهلة؟

لقد درسنا ونحن طلاب تاريخ العالم القديم، وتاريخ العصور الوسطى، ونبذة كبيرة من التاريخ الحديث، فلم يذكر لنا شيء من هذه الحقائق! أكان آباءنا وأجدادنا يعرفونها؟

ماأظن، وما أظن طرفاً من هذه الأحداث الهائلة درس في الأزهر أو الزيتونة أو القرقيون أو الحرميين الشريفين، أو الأموى في دمشق، أو الإمام الأعظم في بغداد.

إذا كان هذا الجهل عن غفلة فهو جريمة يستحق مقتوفوها العقاب وإذا كان الأمر هو تجاهل العارف، فالمتجاهلون هنا أقرب إلى الكفر منهم إلى الإيمان.

إن الإسلام يقيم بين أتباعه أخوة تناصر وتساند، ويفرض على الجسد كله السهر إذا أصيب جزء منه، ويعد موالة المعذبين على حرمانه نفاقاً وارتداضاً، فـأين الأجهزة الثقافية والسياسية في الأمة الإسلامية؟ وأجنحتها في الشرق الأقصى تحطم، وقلبها يهدم وهي لائذة بالصمم.

\* \* \*

## . فوضى .. وجاهلية!

لقد وقع تغير كبير داخل الأمة الإسلامية ووراء حدودها.

كان عصر الإحياء ابتداءً من القرن السادس عشر الميلادي يرقى بالأوربيين رويداً رويداً من الظلمات إلى النور.. من الخرافات إلى الحقائق.

أما المسلمين فإن الفوضى الهائلة كانت تنحدر بهم إلى الخضيض، فوضى سياسية جعلت مناصب الحكم بعيدة عن كل موازين الشرف والكفاية.

وأمسى العمل السياسي سوقاً لاصطياد المغانم والأسلاب، واختفى منه تقرير الوفاء بحقوق الله والناس، والسهر على مصالح الأمة الدينية والمدنية.

كانت جاهلية من طراز آخر تعصف بال المسلمين شرقاً وغرباً، وتهوي صلاتهم برسالتهم الخالدة ودعوتهم الكبرى، وتجريهم وراء شهواتهم سكارى وما هم بسكارى.

\* \* \*

### - اهتمامات . . بعض المسلمين:

وفساد الإدارة السياسية يعطي حق الحياة لنوع معين من العلم الديني، إن الحديث عن الحلال والحرام والمعروف والمنكر مرفوض.

هناك حديث آخر يمكن التوسيع فيه والحماس له وشغل الغوغاء بقضاياها، مثل الصلاة بالنعل أفضل أم مع الحفاء؟ الحج مع التمتع أفضل أم مع الأفراد أو القرآن؟ مس إحدى السوւتين ينقض الموضوع أم لا ينقضه؟ التراویح ثمانی رکعات أم عشرون؟ القنوت في الفجر بدعة أم سنة؟ . . الخ.

ومع الاستبعار في هذه القضايا هناك قضايا أخرى يجب الانتهاء فيها إلى رأي زائف (الحاكم لا تقيده الشورى) (الحاكم المغتصب للسلطة لا يقاوم) (الانحراف عن الحاكم فتنة) (اعتزال الفتنة إيمان) (تطليق الدنيا أساس التقوى).

ثم تشد خيمة الغيبيات السمعائية لتنسحب على مساحات كبيرة من عالم الشهادة، فإذا التدين أحاجي وسحر وطلسمات غامضة، وقصور شائن في ميدان الفكر والاجتهداد وشئون الدنيا.

وبهذا التخلف الإداري والعمري، وبهذا العجز العقائدي والأخلاقي، استقبل المسلمين الاستعمار الحديث، فكانوا يصابون بهزيمة تلو أخرى، وتسقط بلادهم بلداً بعد بلد، وبعضهم لا يعرف شيئاً عن الآخر ولا عمما يلاقيه.

\* \* \*

## **- العرب .. والمسؤولية الضخمة:**

والعرب خاصة يحملون مسؤولية ضخمة لا يحملها شعب آخر، فإن أصول الإسلام والتراص الإسلامي من الكتاب والسنة اكتمل بلغتهم، ونهر المعرفة الدينية والأدبية تفجر من منابعهم، وامتد مع التاريخ بسانهم.

فما مبلغ قيامهم بالدعوة الإسلامية؟ وما مدى جهدهم المعنوي في نقلها من قارة إلى أخرى؟

صحيح أن الإسلام سوى بين الأجناس كلها في الحقوق والواجبات العامة، وهذه التسوية هي التي مكنت الفرس والترك وغيرهما أن يحكموا العرب، ويأخذوا منهم الخلافة.

ولكن ذلك لا يغير من حقيقة أن العرب هم دماغ الإسلام وقلبه! وأن نزول الوحي بلغتهم يجعلهم - حكاما كانوا أو محكومين - قادة الفكر والفقه والأدب والتربيـة.

وقد حكم الترك، وسقطت الخلافة الأخيرة وهي في ربوعهم، وكان فساد بعضهم الإداري وعوجه السياسي وراء المأساة الفادحة. لكن الحكم الفردي المستبد لم يكن اختراعاً تركياً، بل امتداداً لشبيه له في دمشق وبغداد.

\* \* \*

## **- الغزو الثقافي:**

إن الثقافة الجيدة الغنية هي صورة الأمة، وأماراة عظمتها، والسلطة مهما قوية لا تعد شيئاً طائلاً ما لم تكن جزءاً من حضارة الأمة ومعرفتها وتفوقها.

وقد رأينا الدول الاستعمارية تسحب جيوشها وتترك أقطاراًاحتلتـها، غير أنها وكلـت إلى ثقافتها الغلابة أن تحفظ لها بكل شيء، فإذا الغزو الثقافي أتـى من الغزو العسكري، وإذا احتلال العقول أقسى من احتلال الأرضـى.

إنه لا يستهين بأثر الثقافة إلا أحمق، ومذ أفلح الجـهـال في بلادنا، وعيـثـتـ أصـابـعـهم بـقيـادـناـ، واصـمـحـلـ الـعـلـمـ وـانـزوـيـ أـهـلـهـ شـرـعـنـاـ نـهـزـمـ فـيـ كـلـ مـيدـانـ.

وماذا يفعل العقل الإسلامي في مواجهة خصومه إذا كان في ميدان العلاقات الإنسانية يرخص الشورى وحقوق الإنسان وأشواق الفطرة وضمادات العدالة وحرمة المال، ويعطى في ذلك توجيهات ناقصة أو غامضة أو هيبة لأن سطوة الحكم الفردي تعقل لسانه؟

\* \* \*

## **. الثقافة الإسلامية في محنها:**

إن الثقافة الإسلامية في محنها محزنة! وقد ورثنا خليطا هائلا من المعارف الدينية والمدنية يحتاج إلى نظر فاحص واختيار لبيب.

وتعجبني كلمة الأستاذ (عمر عبيد حسنة) أنه يجب إعادة ترتيب العقل الإسلامي من جديد.

أساس هذا الترتيب فيما أرى: تنسيق شعب الإيمان في سلم يكشف أدناها وأعلاها، وباحصاء شئون الدنيا التي لا يقوم الإيمان إلا بها، وتوزيع قوى الجماعة عليها، والتعريف بالقطعيات والظننات في آفاق التشريع ومواطن التقليد والاجتهاد، والمحاكمة المستمرة لأعمال السلطات الإسلامية وتبين الخطأ والصواب في مسيرتها، والمراجعة الوعية لأرباحنا وخسائرنا طوال القرون الماضية.

ويتضمن إلى ذلك كله درس مستمر لأحوال العالم من حولنا، ومبعد تأثيرنا به وتأثيرنا فيه. فإننا لم نحتكر الحياة على ظهر هذا الكوكب، ويستحيل أن نؤدي رسالتنا فيه ونحي جهال به.

ولا أزال أؤكد الكلمة الحكيمة: دين الله أشرف من أن يؤخذ من أفواه الحمقى ..

لابد منمحو هذه الفوضى الفكرية، وإعادة الرشد إلى حياتنا الثقافية، وتمكين أولى الألباب من عرض الإسلام دون تحريف ولا مغالاة دون قصور ولا فوضى.

وعودا إلى صدر هذا الحديث - على ما به من كآبة - أريد أن أعرف: إلى متى يبقى إحساسنا ضعيفا بالآلام إخواننا في العقيدة، وشركائنا في المبدأ والمصير؟

\* \* \*

## وظيفتنا العالمية

الإسلام أمة ورسالة .

أما الرسالة فهي الهدى الإلهى الذى يخط لنا الصراط المستقيم، ويدعونا إلى السير فيه .  
وأما الأمة فهى الجماعة التى تنقل التوجيه الإلهى من ميدان النظر إلى ميدان التطبيق، أى  
تفهم الوحى وتنفذه وتدعى الآخرين إلى اعتنائه .  
وما المفروض أن تكون الأمة صورة حسنة لرسالتها، صورة لا تفاوت فيها ولا تشوه .  
ولكن البشر لم يرزقوا العصمة ، ولابد أن يقع منهم خطأ فى الإدراك أو السلوك .  
وهنا ينهض جهاز عتيد بالتبسيء إلى الخطأ والتحذير من بقائه ، جهاز الدعوة والأمر والنهى ،  
إن هذا الجهاز يقوم بعمل (الكرات البيضاء) فى الدم عندما تتصدى للجرائم الغازية فتردها أو  
تموت دون الاستسلام لها .

إنه جهاز يمثل خصائص المناعة ضل العلل المغيرة ، ومهمته إبقاء الرسالة والأمة معا على  
الدرجة المطلوبة من السلامة والاستقامة .

وبقاء هذا الجهاز - شعبيا ورسميا - يؤدى وظيفته يعني أن الإسلام بخير ، وأن أمهه  
 تستجيب للأمر الإلهى .

وتعظيم الخير ، وحراسة المعروف ، ومقاومة المنكر ، ليست وظائف محلية ينهض بها  
المسلمون داخل بلادهم فقط ، ولكنها واجبات عالمية يتضاعف بها المسلمون شرقا وغربا ليعرف  
الناس : من هم؟ وماذا يريدون؟

على أن صلاحية الداخل رصيد لابد منه للدعـاة الناجحة في الخارج ، ولا يقبل من أمرىء  
رث الملابس أن يدعـوا إلى الأنـاقـة .

ثم إن القضية الأولى - قبل نجاح دعـاهـة ما - هي أن تكون الأمة صورة لرسالتها ، ووعاء  
نقـيا طـهورا لما تحـملـ من تعـالـيمـ وـقيـمـ .

و واضح أن جهاز الدعـوةـ والأـمرـ والنـهـىـ ، وهو الخـاصـةـ الأولىـ لـلـرسـالـةـ الـخـاتـمـةـ ، ولـعلـهـ سـرـ

خلودها إلى آخر الدهر، فهو يجدد كيانها ويصون حقائقها، ويغنى عن رسالات أخرى تخل محلها.

والنشاط الشعبي في هذا الميدان كان - في تاريخنا - أبقى وألمى وأجدى.

وقد سد الثغرات التي أحدثها تخلخل الحكم في التاريخ الإسلامي المديد، أو رتق الفتوق الرهيبة التي وقعت.

فعندما سقط الخليفة الأعظم في بغداد، وتهاوت الدولة العجوز تحت مطارق التتار، استيقظت أسباب المناعة في الأمة الجريح وتحركت طوائف الدعاة هنا وهناك، ووقع حادث من أعجب الأحداث في تاريخ الدنيا! فقد أسلم التتار.

وفشلت الأجهزة الرسمية للكنيسة في اجتذابهم وعاد المندوب الباباوي إلى إيطاليا يجر أذيال الفشل.

وتم قريب من ذلك في مطاردة صليبيي العصور الوسطى، فإن الدعاة اعتضوا روح الهزيمة عند بعض الحكام، وتوارثوا إشعاع نار المقاومة وزودوا صلاح الدين بجيش من الفدائين ينشدون الشهادة في البر والبحر.

وبعد تسعين سنة تحررت القدس، وبعد قرن آخر كان كل شبر من أرض الإسلام قد غسل غسلاً من آثار الهمج المغيرين.

يقول التاريخ: أن هناك رجالاً لم نعرف أسماءهم ولكننا رأينا آثارهم هم الذين أقالوا العالم الإسلامي من عثرته وأنهضوه من كبوته.

إنهم الدعاة الربانيون المتجردون الذين عرفوا الحق، واستشعروا السعادة في نصرته.

إنهم العلماء الذين يوزن مداد أقلامهم بدماء الشهداء.

إنهم جنود مجهولون في هذه الدنيا، ولكنهم - غداً - أعلام شامخة في ربى الخلد.

ومضى العالم الإسلامي إلى الإمام وهو يحمل في طياته أسباب دائه ودوائه، ولم تكن القوى المترقبة به غافلة عما يجري فوق أرضه، بل لعلها كانت أعرف بذلك من بعض أبنائه الناعمين.

وما حدث في القرون الأخيرة جدير بالدرس العميق إذ إن الفجوة بين الأمة ورسالتها اتساعاً مكث الأعداء المتربيين من توجيه ضربات هائلة إلى الكيان المهزت.. فلننهض بواجبنا ليبدأ من جديد جهاد الدعوة.

ليست الدعوة إلى الله عاطفة ساخنة يتحرك بها شخص أو يستفز بها جمهور، فربما كان فساد الأديان ناشئاً عن مشاعر حارة وراء أفكار مرفوضة.

يجب أن يكون الحق محور سلوكنا العام والخاص على سواء.

وشرف أمتنا يجيء من توافق هواها مع هدایات الله، ومن تطابق عملها مع أوامر الله ونواهيه.

وقد استبان لي أن الخطأ لا يولد شخصاً يوم يولد، إنه يبدأ عوجاً محقرراً، أو انحرافاً طفيفاً ثم يستفحلاً شره على مر الأيام.

والمتأمل في علل المسلمين الاجتماعية والسياسية يجد أن جراثيمها قدّيماً ولدت، وإنها لم تبلغ مبلغها اليوم إلا وسط ظروف معقدة لا مكان هنا لشرحها.

والقياس الفذ العاًص من الزلل أن تتحاكم إلى كتاب الله وسنة رسوله، وأن تستصحب معنا في هذه المحاكمة سيرة الخلفاء الراشدين والفقهاء الأئمة، فإن الحق قلماً يفوت هؤلاء الكبار في مجالى السياسة والثقافة.

ثم إن الفقه الإسلامي لم ينشأ من فراغ، إن له أصولاً محترمة من جهلها وجوب الخدر منه، بل هو في نظرى ليس أهلاً للعمل في ميدان الدعوة.

إننى أقول ذلك لإحساسى بالأزمات العصبية التى يمر بها ديننا، فالآمة الإسلامية تحارب بقسوة في مراحل التربية وساحات القضاء وتقالييد المجتمع! إنها محنـة لم يمر الإسلام بمثلها خلال القرون الماضية.

وأجهـاز الدعـوة الذى قـام قدـيماً برأب الصـدع وجـمع الكلـمة يجب أن يستأنـف نشـاطـه، بـيد أنه لن يقدر على ذلك إذا فـاتـه حـسـنـ الفـقـه وـصـدقـ الـبـصـيرـة وـخـلـوصـ الغـاـيـة، فإـنه حين يـفـقـدـ هذهـ الـخـصـالـ لنـ يـقـدـمـ للـنـاسـ الإـسـلامـ الصـحـيحـ.

ولقد ضربـنا مثـلاً قضـيةـ الشـورـىـ إنـهاـ فـيـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ أـسـاسـ مجـتمـعـ، وـلـكـنـ الحـكـمـ الفـرـدىـ الطـائـشـ اـسـتـبعـدـهاـ، فـجـاءـ مـنـ يـعـدـهاـ مـوـادـ التـرـفـ!ـ ثـمـ جـاءـ مـنـ يـعـدـهاـ مـنـ قـبـلـهاـ غـيرـ مـلـزـمـةـ، بلـ يـعـضـىـ عـلـىـ مـاـ يـرـىـ هوـ.

ثم تاهـتـ أـجـهـزـتهاـ فـيـ دـوـامـ الـاستـبـادـ الـأـعـمـىـ فـمـاـ يـدـرـىـ كـيـفـ يـتـمـ لـهـ تـكـوـينـ.

ثـمـ أـطـبـقـتـ ذـئـابـ الـأـرـضـ مـنـ كـلـ فـجـ عـلـىـ أـمـةـ أـكـلـهـاـ كـبـرـأـهـاـ!!ـ وـلـايـزالـ الـبـعـضـ شـدـيدـ الـحـرـصـ عـلـىـ أـنـ تـكـوـنـ الشـورـىـ وـأـجـهـزـتهاـ وـنـتـائـجـهاـ فـيـ مـهـابـ الـرـيـحـ.

وـتـعـجـبـ لـسـلـفـيـ يـتـشـاجـرـ مـعـ حـنـفـيـ هـلـ لـمـ الـمـرـأـ يـنـقـضـ الـوـضـوـءـ أـمـ لـاـ؟ـ وـكـلـاـهـمـاـ يـوـجـلـ مـنـ كـلـمـةـ الشـورـىـ.

الأول لا يسأل نفسه: كيف جلد ابن حنبل؟ وكيف اختير الحاكم الذي جلدته؟ وما وقع له من عقوبة على تعديه؟ وكيف توقي الأمة مستقبلاً أمثال هذا الحاكم؟

إن هذه أسئلة لا يجوز إبرادها.

والآخر لا يسأل نفسه: كيف مات أبو حنيفة في سجنه؟ من الذي سجنه؟ وفي أي تهمة؟ وما مصير من عذبه؟ وكيف يحمي الخاصة وال العامة من بطش أولئك الجبارين؟

هذه أسئلة لا يجوز إبرادها.

الذي يجب قوله: إن الشورى تفضل من عظمة الحاكم قد يتزمه إذا شاء، وقد يرفضها إذا شاء، وهذا هو الإسلام.

والغريب أن سياسة الحكم عند بعض الدعاة لا تتعذر هذا المفهوم الذي طبقة المؤسف على شبابه المعتصم بالله ، وتبعه السلطان مراد والسلطان الغوري !

وقد جاءنى أحدهم متعالما يقول: بلغنى أنك ترى تعدد الأحزاب السياسية.

قلت: نعم مadam هناك داع للتلعديد.

قال: ما هذا الداعي؟

قلت: في شئون الدنيا هم أعلم بها وتخالف وجهات نظرهم كيف شاءوا.  
وفي شئون الدين لهم أن يجتهدوا - حيث لا نص - وهم على اختلاف آرائهم مأجورون.

قال: أكانت هناك أحزاب على عهد الصحابة؟

قلت: نعم، وحلوا خلافاتهم في معركتي الجمل وصفين، ونريد حلها الآن، وحل كل ما يعرض من خلاف في مناظرات كلامية ومجادلات سلمية تحت قبة مجلس حر!

قال: إنك ت يريد تقليد ديمقراطية الغرب.

قلت: بل أريد منعكم من جعل الإسلام سورة يحمي الهرقلية والكسرية والفرعونية .  
إنكم مساكين تريدون إعادة الجahليات القديمة باسم الإسلام.

الحق أن عالمنا الإسلامي المحروم المغلوب على أمره لن يحل مشكلات الحرية فيه دعاه يعيشون في طبائع العبيد، بل إن هؤلاء الدعاة أنزل رتبة من أن يحلوا مشكلات أنفسهم.  
وننظر إلى العالم من حولنا فماذا نرى؟ إنه في أثناء عدة شهور تغيرت الأحزاب الحاكمة في ثلاث من الدول الكبرى تغيراً حاسماً، لأن رجل الشارع يفرض رقابة صارمة على حكامه.

ويقول: لا.. فتوقف مواكب! ويقول: نعم.. فتنطلق أخرى.

كيف نعرض الإسلام على هؤلاء الناس؟ أرسل لهم أولئك الدعاة العجاف يقولون لهم:  
خذوا عقيدة التوحيد مقرونة بنظام الحزب الواحد، وبأن الشورى لا تلزم حاكماً؟  
إن الشعوب سترد أولئك الحمقى محسنة أفواههم بالتراب!

ويوم تقوم الساعة يحاسب أولئك على أنهم فتانون يصدون عن سبيل الله.

إنني ألغت الأنظار إلى أن العقل الإسلامي كان قبل ثلاثين سنة أنضر منه الآن، لأن  
الأغبياء يومئذ ما كانوا يستطيعون هذه الثرثرة.

كان اختصاصهم لا يعلو فقهه (دوره الملايين) مما الذي جعلهم الآن يضعون للأمم الدساتير؟

\* \* \*

### الفقه الذكي قبل الدعوة الحماسية:

إن الفتوى الجاهلة، والبدعة المحدثة، والحديث الموضوع، والخرافة المقدسة، كل ذلك لون  
من تزوير الوحي، وتحريف الكلم عن مواضعه، والشهادة على الله بما لم يقل.  
من أجل ذلك أطلب - في ميدان الدعوة - أن تعرض الحقائق المسلمة الثبوت، وأن تطوى  
جانباً خلافات الفقهاء ووجهات النظر العائمة، وقبل ذلك كله أن تطرح المرويات الشاذة،  
والسخافات العلمية.

ما معنى أن تعرض عقيدة التوحيد مقرونة بأن الأرض لا تدور، أو أنها محمولة على قرن  
ثور أو أن الحكم في الإسلام يجعل الحاكم فوق الشورى.

لحساب من يتم هذا العرض الغبي؟ ولحساب من يتم عرض قضية المرأة على أن وجهها  
عورة، وأن ذلك موقف الإسلام القاطع مع أن جمهرة الفقهاء على غير هذا؟  
قلنا: إن الإسلام رسالة من السماء، وأمة تطبقها على ظهر الأرض وقد أجمع علماء  
الأصول على تعريف الحكم الشرعي بأنه خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفين.  
ومعنى ذلك أن الحكم لا يكون شريعة إلا إذا كان له سند إلهي.

والتراث الإسلامي مضبوط الاستدلال في هذه الميادين، وهو يتحدث بجلاء عن المقطوع  
والملظون والواجب والمندوب والمحرم والمكره وعما سكت الوحي عنه لتتصرف نحن بعقولنا  
فيه: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيَ﴾<sup>(١)</sup>.

(١) سورة مريم: الآية ٦٤.

وأرى أن الأوان قد آن لإنقاصاء الدعاة الذين لا فقه لهم، أو الذين ي يريدون إلباب الإسلام عقلاً بدوياً أو تقليده سيفاً تركياً، ثم يعرضونه في عواصم الغرب والشرق التي ازدحمت بأذكي المبادئ وأمكرها.

ولو عرضوا فطرة الله في الأنفس، وكشفوا عن طبيعة الوحي الأعلى في مثل قوله سبحانه:

﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رَسُولَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقَسْطِ﴾<sup>(١)</sup>.

لكان أقوم وأجدى.

ومأساة الدعاية الإسلامية ترجع إلى قرون خلت، فإن العطب في أجهزتها الرسمية كان فادحاً، وأنظن الأمر بلغ حد الخيانة.

وقد تساءلت في أحد كتبى: لماذا لم يعقد مجمع علمي إسلامي لبحث الصياغ الإسلامي في الأندلس؟ أو الجزر المسماة بـ(الفلبين)؟ أو السقوط الأول (لبيت المقدس) في أيدي الصليبيين.. أو سقوط بغداد في أيدي التتار وانتقاض النصارى يومئذ على الكثرة المدحورة.. الخ.

والأمثلة التي مرت بنا ولا تزال تمر كثيرة، وأقلها شأنها يحتاج إلى وقفات طوال لإعادة النظر والتوجيه، فكيف بأدھاها؟

هل انحلال عروة الحكم من قديم سبب هذا البلاء؟ لا نسأع بالإجابة! من المؤكد أن ولاء الحكام الأقدمين كان للإسلام، فقد كان شعارهم المرفوع ومنطلقهم المعلن وملاذهم عند المفاحرة والمنافرة.

وإذا كانوا قد تولوا الحكم بطرق غير إسلامية فقد حرصوا على تطبيق الإسلام وإقامة معامله وحراسة حدوده، واستمدوا وجاهتهم من بذل الجهد في ذلك المضمار.

يستوى في ذلك الملوك والأمراء من حكموا في ظل استبداد سياسي بين.

فعبد الملك بن مروان الذي قضى بالسيف على خصوم الحزب الأموي مهد لابنه الوليد حرقة الفتوح التي بلغت الهند والصين شرقاً، وفرنسا وسويسرا غرباً.

بيد أن العوج الفقهي أو الطريق غير الشرعي الذي جاء به أولئك الخلفاء الملوك أو الملوك الخلفاء ترك طابعه على المعاملة التي لقيها قادة هذه الفتوح من عباقة الحرب، ورجال المبادئ.

(١) سورة الحديد: الآية ٢٥.

فما مصير محمد بن القاسم فاتح السندي؟ وما مصير طارق بن زياد؟ وموسى بن نصير؟  
وقتيبة بن مسلم؟ وغيرهم وغيرهم.

إن الحكم الفردي كالمرأة الغيور لا يطيق رؤية العظاماء، ولا يزن أقدار العلماء.  
ولذلك أخذ أولئك النابغون يتناقصون في تاريخنا، ومن يظهر منهم لأمر ما يحيا  
مستوحشاً منغضاً.

واستطاعت القوى المعادية للإسلام أن تستغل هذه الفوضى الضاربة في شؤوننا كلها،  
فشنت غاراتها في القرون الأخيرة، واستولت على العالم الإسلامي كله، وصيانته موزعاً على  
سبعين قومية خاصة، وشرعت تجهيز على الإسلام في كل قومية على حدة.

وتحركت أسباب المناعة في الكيان الذي هاجمته علل هائلة وقام الدعاة في كل بلد بنافحون  
عن التراث المنهوب.

إلا أن هناك ناساً يستغلون بالدعوة ثقافتهم مشوشة قراءوا كتاباً ألفت في عهود  
الاضمحلال، أو حفظوا آراء قالها قوم عدمو الفقه.

وقد يتعصبون لأوضاع جرت على الإسلام البلاء، أو تمر بهم أحداث حافلة بالعبر مما  
يفيدون منها عبرة.

وقد يعرفون من الحق بعضه ويجهلون أو يجحدون البعض الآخر.

أما علمهم بما جد في أرجاء العالم من أطوار، وما يستتبعه ذلك من أقضية ذكية فصفر.  
إننا نطلب إلى هؤلاء أن يصلحوا أنفسهم أو يتركوا مواقعهم، فلستنا بحاجة إلى علل  
أخرى.

\* \* \*

## السلبية لاتخلق بطلة

أكره فتنة الغنى كما أكره فتنة الفقر، الغنى قد يطغى والفقير قد يذل، والمؤمن يأبى أن يكون طاغيا كما يأبى أن يكون ذليلا! هل هذه كل آفات الغنى والفقير؟ كلا، ، إن الكثرة قد تعين على إنجاح العقائد ومساندة أصحابها.. والقلة ربما خذلت الحق، وجرأت عليه! ومن هنا يسعى أهل الإيمان إلى دعم أنفسهم ومبادئهم بالمال الكثير والتمكين في الأرض، وفي أدبنا العربي طائف في هذا المعنى تستحق الذكر يقول عروة بن الورد.

دعيني أطوف في البلاد لعلني أفيد غنى فيه لذى الحق محمل!

أليس عظيمـاً أن تلم ملمة! وليس علينا في الحقوق معول؟

فإن نحن لم نملك دفاعاً لحدث تلم به الأيام فالموت أجمل!

ويخيل إلى أن الشافعى كان يتاؤه وهو يرى المال قد فقد وظيفته الاجتماعية عند بعض الناس فهو يقول ضائقاً محزوناً:

وأنطقـت الدرـاهـم بعـد صـمتـ أنسـا طـالـما كـانـوا سـكـوتـا

فـما عـطـفـوا عـلـى أحـد بـفـضـلـ ولا عـرـفـوا لـكـرـمـة بـيـوـتاـ!

لكن هل الحياة لا تعرف إلا غنى طاغيا وفقرًا ذليلًا؟ كلا.. فما أكثر الأغنياء الشاكرين وما أكثر الفقراء المستعفين! ما أكثر الذين ملكوا فدنا وخدموا وأعانوا، وما أكثر الذين حرموا فتماسكوا وانتصبت قاماتهم وعاشوا كراما.

ويظهر أن بعض المفسرين، وجامعي السنن فاتهم تسجيل هذه الحقائق فأساءوا من حيث لا يحتسبون إلى الأمة الإسلامية، وإلى مسارها الحضاري، وإلى موقفها أمام أعدائها.. مما يجعلنا نستنجد بالفقهاء كي يضعوا الأمور في مواضعها الصحيحة.

فتحت عنوان (الترغيب في الفقر، وقلة ذات اليد، وما جاء في فضل الفقراء والمساكين والمستضعفين وحبهم ومحبتهم) ذكر الحافظ المنذري رحمه الله أكثر من مائة حديث لا ينتهي المرء من قراءتها حتى يقرر تطبيق الدنيا بينونة كبرى.

وماذا يكسب الإسلام عندما يطلق المسلمون الدنيا ويتزوجها غيرهم؟ وكيف تسير الأمة إذا

كان غنى عثمان بن عفان وعبدالرحمن بن عوف قياداً يئودهما فلا يدخلان الجنة إلا زحفاً على حين تطير الصعلكة بأصحابها فيسقون إلى النعيم المقيم.

إن هذه الآثار تحتاج إلى مراجعة أسانيدها ومتونها وعناؤينها والخشود التي أقبلت فيها.

وأعلم أن جمهور الناس قد جرفتهم الطبيعة المادية للعصر الحديث، ولكن الشباب الذي يريد العودة إلى ربه والاستقامة على طريقه يقرأ هذه المرويات فتغلبه الحيرة ويزيف عن الصراط، ومثل هذا الاضطراب في ضبط القيم الدينية تجده في بعض التفاسير الشائعة.

في تفسير سورة الصافات عند قوله تعالى:

﴿قال قائل منهم إني كان لى قرین. يقول أئنك مل من المصدقين. أئنا متنا وكنا ترابا وعظاماً أئنا لمدينون. قال هل أنت مطلعون فاطلعوا فرأوه في سوء الحجيم﴾<sup>(١)</sup>.

ذكر ابن كثير في تفسيره حكاية إسرائيلية عجيبة، كان هناك شريكان في عمل رأسماله ثمانية آلاف دينار، أحد الشركين بار والأخر فاجر، وانفضت الشركة لأن الشريك الفاجر ضاق بصاحبها، فهو لا حرفة له بينما الفاجر محترف. ونـسـأـلـ: لماذا لا يكون المؤمن صاحب حرفة؟ وفي الحديث: «إن الله يحب المؤمن المحترف».

وأخذ كل شريك نصيه فاشترى الفاجر لنفسه داراً بـألف دينار. وتصدق البار بـألف من عنده لتكون له دار في الجنة!

ونـسـأـلـ: لماذا لا تكون للرجل الصالح دار في الدنيا؟

ثم تزوج الفاجر بـألف دينار، فتصدق الرجل بـألف دينار لتكون له زوجة من الحور العين في الآخرة! ونـسـأـلـ: لماذا لا يتزوج هذا التقى بـامرأـةـ يـنـفـقـ عـلـيـهـ وـيـعـفـهـ وـيـعـفـهـ وـتـكـتـبـ له أجور وحسنات في الجنة لا حصر لها؟

واشتـرـىـ الفـاجـرـ بـسـاتـينـ بـالـأـلـفـينـ الـبـاقـيـنـ عـنـدـهـ، عـلـىـ حـيـنـ تـصـدـقـ الـبـارـ بـأـلـفـيـهـ نـظـيرـ بـسـاتـينـ فـيـ الدـارـ الـآـخـرـةـ، وـبـقـىـ صـعـلـوكـاـ مـحـسـوـرـاـ.. وـهـذـاـ التـصـرـفـ مـرـفـوـضـ شـرـعاـ.

ولكن الطبرى، وابن كثير حكياً القصة، على أن سياقها يشهد لقراءة أخرى: «أئنك مل من المصدقين».

بتشديد الصاد أي المتصدقين! وأسهب ابن كثير في شرح هذه القصة على نحو مثير ذكرت معه قصة الصوفى الذى وصف حظه من هذه الدنيا بقوله:

(١) سورة الصافات: الآيات ٥١ ، ٥٥.

ليس لي والد ولا مولود لا ولا حزت مذ عقلت عيالا!

أجعل الساعد اليمين وسادي ثم أتنى - إذا انقلبت - الشمala!

وهذا منطق يجث الحياة من جذورها! إنني بهذا القول لا أريد أن أصوغ قصيدة غزل في جمال الحياة، والإقبال عليها، فأنما رجل مسلم أعلم أن الله اشتري من المؤمنين أنفسهم وأموالهم، وأعلم أن تداعى الأمم علينا سببه حب الدنيا وكراهية الموت.

إنني أريد إفهام المؤمنين أن الحياة في سبيل الله كالموت في سبيل الله جهاد مبرور! وأن الفشل في كسب الدنيا يستتبع الفشل في نصرة الدين! وأن الواحد الذي ينزل عما عنده خير من المفلس الذي لا ينزل عن شيء، لأنه لا يملك أى شيء ..

إن السلبية لا تخلق بطولة، لأن البطولة عطاء واسع ومعاناة أشد.

\* \* \*

## هل نواجه هذه الحقائق

يختفيء من يحسب الدعوة إلى الله عظة منبر حارة الأنفاس أو بارتها، إن هذه العظات جليلة القدر عندما تذكرنا بالله وتدفعنا إلى مرضاته وتصدنا عن سخطه، ولكنها بعض أساليب التعليم وال التربية، ولا تمثل إلا جزءاً يسيراً من النشاط الإسلامي الربح.

إن الدعوة تعنى عرض الإسلام كله، وشرح كتاب جعله الله تبياناً لكل شيء، وتقرير نبوة جعلها الله ريادة إلى ميادين الكمال الإنساني كله.

ومن هنا فلابد أن يكون الداعي مستكمل الزاد من جميع العلوم الشرعية والإنسانية والأدبية حتى يقدر على تحمل هذا العبء واجتياز الدروب الشاقة به.

وال المسلمين في هذا العصر يواجهون حقيقتين مرتين ..

الأولى أن خلافتهم غاربة، ووحدتهم الكبرى معطلة، وشرائعهم معطلة، وأخوتهم العامة منكورة، ومنابعهم الفكرية كدرة، وأخطاءهم القديمة باقية، وأماناتهم في المستقبل مشوشة، والقوى التي هزمتهم من الخارج لاتزال مكشرة الأنابيب، والجرائم التي هدمتهم من الداخل لاتزال تسرح في كيانهم دون وجل.

ما أشبههم بشركة تجارية أفلست تحت وطأة فوضى إدارية، ومنافسات أجنبية، فلما أرادت تجديد ذاتها واستئناف نشاطها أتت بجهاز يريد استحياء ذات الأساليب الأولى وتجديد نفس الظروف القديمة.

أريد أن أسائل كل غيور: لماذا لا ندرس أخطاءنا ب بصيرة و أناة و شجاعة.

لقد وصف الله الحق بخصائصه العظيمة عندما قال:

﴿فَإِمَّا زِدَ بِهِ فَيُذْهِبُ جُفَاءَ، وَإِمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيُمْكِثُ فِي الْأَرْضِ﴾<sup>(١)</sup>.

إن الحق يرفع أصحابه وينفع الإنسانية كلها، وبالحق ساد سلفنا وأنشأوا حضارة أجدت على العالم واستظل بها الأعداء والخصوم.

(١) سورة الرعد: الآية ١٧.

فما الذى فقدناه نحن من عناصر هذا الحق الغالى فى مجالات الخلق والحكم والعلم والحضارة والقانون، حتى هبطنا من الأوج إلى القاع؟

ألا ندرس بتواضع وإخلاص ما عرانا حتى نحسن الخلاص من عللنا؟

يؤسفنى القول إننا نعتمد إهمال هذه الدراسة، ونحاول الاستشفاء من أدوائنا بأدواء أخرى، وعندما ألقى نظرة سريعة على رجال الدعوة وما يشغلهم من قضايا أشعر بالأسى.

أما الحقيقة الأخرى التى تواجه المسلمين المعاصرین، فهى فى العالم الكبير الذى يبدأ مباشرة وراء دار الإسلام.

إن هذا العالم أضحم وأشد منا قوة وأعز نفرا، حتى عبيد الأصنام فجرروا الذرة ومازلتنا نحن نفكرونمؤمل! لماذا لا نعرف هذا العالم معرفة دقيقة صحيحة؟

إن هناك نشاطا بشريا موارا يدور فى جوانبه، وأمعنى أن نشاطه يتناول الخصائص العليا والغائرات الدنيا فى الإنسان، العقل يفكر بقوة والشهوة تنطلق بحدة، والموازنة بينهما متروكة للفرد والمجتمع.

ويبدو أن التقدين العلمى والصناعى يتبعان طفراتهما دون عائق كما أن التراتيب الإدارية فى كل أفق يسودها نظام صارم.

ومع عرام التزوات الفردية والمظالم العرقية فإن كفة الإنسانية الأرقى لاتزال أرجح.

بيد أن ذلك لا يحمل صفة الدوام، فقد تتحرر هذه الحضارة بسبب التناقضات التى تنشر فيها، أو بسبب تذكرها لله رب العالمين ورفضها الاعتراف به والاستعداد للقائه.

على أن تناحر الأقوياء لا يجدى الضعف إذا بقوا صرعى عليهم، وعلى المسلمين أن يستشعروا أولاً ما نزل بهم، وأن يحسنوا الإفادة من آثار الفطرة السليمة فى كل شبر من أرض الله ليتمكن أن يرثوا الأرض.

إن أمامنا - نحن الدعاة المسلمين - مصدرين للمتابعتى يجب التغلب عليهم.

الأول: أسباب الهبوط الموروثة من تقاليد فكرية واجتماعية وسياسية تت弟兄 عندما ت تعرض على كتاب الله وسنة رسوله.

والثانى: أمواج الغزو الثقافى التى انتهت فرصة انحلال الشخصية الإسلامية وحاوت جعل الهرمية العسكرية ارتداها عاما عن الإسلام.

الحق أن المقاومة الإسلامية صمدت بنجاح، بل إنها استعادت بعض المراكز التى فقدتها، وهى ماضية إلى غايتها بعزم شديد.

لكن الهجوم متتابع، وداعى القلق تزيد ولا تنقص، والأمر لا يغنى فيه كفاح فرد، ومنذ أربع سينين انعقد فى المدينة المنورة مؤتمر عالى لتوجيه الدعوة وإعداد الدعاة تمت فيه مقررات حسنة، والسؤال الآن: هل انتهت مشكلات الدعوة والدعاة، واستغنى المسلمون عن عقد مؤتمر آخر؟

الواقع أن الحال تتطلب مزيدا من الدراسات، ومزيدا من المقررات التى تجد طريقها إلى النور.. والمهم أن نصدق فى تشخيص عللنا، وتتبع جذورها فى الماضى القريب والبعيد.  
إن أحدا غيرنا لن يدفع ثمن المغالطة والخداع، إننا وحدنا المسئولون.

\* \* \*

## مراجعة لارجوع

لا أزال ألح على مراجعة تفكيرنا الديني، وأساليب حكمنا على الأشياء والأشخاص.

لقد سقطت الخلافة العثمانية من ستين سنة، وانفرط عقد الأمة الكبيرة على الصعيد العالمي، وكانت خسائر (الرجل المريض) قد تلاحت قبل وفاته، ثم تقاسم الأقوياء تركته، وأهانت الأمة الإسلامية بلا أبواة روحية ولا ثقافية ولا سياسية فهل وقفت الأمة الستيمة وقفه تأمل واعتبار فيما أصابها؟

وهل تسأله العقلاء عن أسرار نكبتها؟

كم كتاباً ألف في أسباب تخلفها الحضاري؟

كم كتاباً ألف في تشريح العوج السياسي، والقصور العلمي، والانهيار اللغوي، الذي عرّا هذه الأمة؟

كم كتاباً ألف في طبيعة التركيب الجنسي، والخلافات العرقية التي كانت تكون الدولة الغاربة؟

كم كتاباً ألف في تطور العلاقات الدولية مع جمود الفقه عندنا، أو في تطور النهضات الإنسانية مع عكوفنا على الصور والأشكال الجوفاء؟

بم شغلنا؟ وبماذا نشتغل الآن؟

إن مراجعة تفكيرنا الديني ضرورة ماسة ولا أعني بتاتاً رجوعاً عن أصل قائم أو فرع ثابت، فهذا والعياذ بالله ارتداد مقبوح.

هناك فرق بين الرجوع والمراجعة.

إننى أعنى بالمراجعة: الحساب العقللى الشديد على مواقفنا من أنفسنا وديننا، وماذا فعلنا، وماذا تركنا، وماذا قدمنا، وماذا أخربنا؟

وكل محاولة للنهوض دون هذه المراجعة الواجبة - قد تكون تكراراً للمأساة.

وهذه المراجعة سهلة مادمنا ننطلق من قواعد معصومة، أساسها الكتاب والسنة.

على أنه لابد من إبعاد العقول الملتلة عن علم الكتاب والسنة، ولا بد من تنقية منابعنا الثقافية حتى تروج أقوال الأئمة والعباقرة، وأهل الذكر، وتستخفى أقوال المعلولين وأذناب السلطات وأشباه العوام.

أؤكد أننا لا نبدأ من فراغ، فالعلماء الراسخون كثيرون في تاريخنا الطويل، وإن كان فساد الحكم قد طوى أسماءهم، وأهان تراثهم وقدم عليهم من لا يساوي قلامة أظافرهم.

والآن - بعدما دفعنا ثمن هذه الخيانات - يجب أن نراجع ثقافتنا وسياستنا.

إن الحق يدعم صاحبه وينفعه، والذى يعيش وفق جملة من الحقائق العقلية والخلقية والاجتماعية غير الذى يعيش فى عالم من الترهات والأباطيل.

والاستيحاش من الحق أو الاستكبار عليه لا يتركه القدر دون عقاب عاجل أو آجل.. فإن حافظ السموات والأرض لا يترك أصحاب الهوى يفسدونهما كيف شاءوا.

﴿ولو اتبع الحق أهواهم لفسدت السموات والأرض ومن فيهن﴾<sup>(١)</sup>.

والمهم عندما نتىء عن الحق ألا يطول شرودنا عنه، وأن نعرف بدقة ما الخطأ الذى ارتكبناه؟ وما الصواب الذى نتشبث به؟

وفي تراب الهزيمة التى حلت بنا مادياً وأدبياً وقف مسئول محبول يقول: إن الصلاة والصوم هما علة ضعف الإنتاج.

وقلت، وقال أهل الرشد كلهم: إن الطريقة التى وليت بها الحكم أيها المستبد الأعمى هي سر تخلفنا العام.

وقال أحد الزهاد: إن حب الدنيا وكثرة المال هما... . وقبل أن يتم حديثه، قلت: الأمريكيون أكثر من العرب مالاً وأعز نفراً.. . وهم خير من العرب حالاً.

وقال آخر كلاماً لا أتبه!!

إن علاج أمة ظلت قرابة ألف عام رفيعة القدر ثم هوت من حلق دائحة الفكر، مضطربة الخطو، لا يمكن أن يتم بكلمات مرتجلة وأحكام نزقة.

أولى الخطوات الشجاعية أن نتعرّف بأغلاطنا، وهي كثيرة ومفزعة ومتغلغلة في ماضينا.. ثم نبدأ حركة التصحيح بتؤدة وعزم ومضاء.

(١) سورة المؤمنون: الآية ٧١.

ويحزننى أن أقول: إن جيشاً من الدهماء يملاً آفاق العمل الدينى لا يحسن درس القضايا ولا إصدار الأحكام.

والجنون مراتب، هناك جنون مطبق يسقط عن صاحبه التكليف، ويريح المجتمع من محاسبته، ولا شأن لنا بهذا.

وهناك جنون جزئي يجمع بين المتناقضات دون حرج! وإلى هذا النوع من الجنون يشير القرآن الكريم عندما يقول لنفر من أهل الكتاب:

﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبَرِّ وَتَنْهَسُونَ أَنفُسَكُمْ وَأَتُمْ تَلَوُنَ الْكِتَابَ، أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

نعم أين العقل في هذا التصرف؟

في هذا الميدان رأيت نوعين من الناس، نوعاً لا يستطيع الرؤية لعجز في حاسته، ونوعاً يرى ولكنه مشدود بالهوى إلى شيء آخر مسيطر عليه، كلا النوعين لا يصلح لعمل إسلامي محترم، لأن الإسلام لا يصلح له إلا أولو الألباب.

والواقع أن سلامة التفكير واستقامة الخطو هما لباب الدين، وأين تجد الدين مع الغباء المستحكم والعوج الغالب؟ الدين عندئذ مراسم مجلوبة على فراغ، ولا قيمة للنتاج على رأس مجنون.

هناك آياتان تتحدان موضوعاً وإن تغايرتاً أداءً.. قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِيمَا نَهَدَيْنَاهُمْ سَبِيلًا، وَإِنَّ اللَّهَ لِمَعِ الْمُحْسِنِينَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿مَا مِنْ دَبَّةٍ إِلَّا هُوَ أَخْذَ بِنَاصِيَتِهَا، إِنَّ رَبَّنَا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾<sup>(٣)</sup>: أي تحت قهره وسلطانه، وهو الحاكم العادل الذي لا يجور في حكمه، فإنه على صراط مستقيم، روى الوليد بن مسلم، عن صفوان بن عمرو، عن أبيفع بن عبد الكلاعي أنه قال:

قال: يأخذ بنواصي عباده، فيلقن المؤمن حتى يكون له أشدق من الولد لولده، يقول: ما غرك بربك الكريم؟

وقد تضمن هذا المقام حجة باللغة، ودلالة قاطعة على صدق ما جاء به وبطلان ما هم عليه من عبادة الأصنام التي لا تنفع ولا تضر ولا تؤلي ولا تعادي، وإنما يستحق إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، الذي بيده الملك وله التصرف، وما من شيء إلا تحت ملكه وقهره وسلطانه.

(١) سورة البقرة: الآية ٤٤.

(٢) سورة العنكبوت: الآية ٦٩.

(٣) سورة هود: الآية ٥٦.

وينظر صاحب النار إلى الآية من جهة أخرى فيقول: ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ : أى على طريق الحق والعدل، لا يسلط أهل الباطل من أعدائه على أهل الحق من رسليه ومتابعيهم من أوليائه! ولا يضيع حقا ولا يفوته ظالم.

وما يقوله الشيخ رشيد يقع بعد الاختبار المحظوم بين الحق والباطل وهو اختبار قد يتعرض فيه الحق للهوان ، وقد يملك الباطل فيه السلطان ولكن إلى حين ! ثم تكون العاقبة للمتقين .

إن كلام المفسرين الكبارين واضح طرفا من الآية ، والذى أريد إبرازه أشمل وأحصر .

إن الذى يتحرى الحق ويلتزم منهجه ، ويحرص عليه ويتجنب الانحراف والزيغ لابد أن يصل إلى الله ، وذلك معنى قوله تعالى :

﴿وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَاءَرُوا وَلَوْ شَاءَ لَهُداكُمْ أَجْمَعِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

قال مجاهد: (طريق الحق .. على الله) أى يدل عليه ويبلغ إليه حتما ويرؤى ذلك ابن كثير فيقول: أخبر سبحانه وتعالى أن ثم طرقا تسلك إليه فليس يصل منها إلا طريق الحق ، وهى الطريق التى شرعها ورضيها وما عداها فطرق مسدودة والأعمال فيها مردودة ، ولهذا قال: ﴿وَمِنْهَا جَاءَرُوا﴾.

أى حائد مائل .. والحادي عن الصراط المستقيم لا يصل إلى الله أبدا .

وعندما تبجح إبليس ، وظن أنه قادر على إغواء البشر ، أخبره رب العزة أن الطريق إليه لا يتطلب عقريمة خارقة ، ولا يكلف مشقة بالغة ، إنه طريق سهل قريب مهد .

﴿قَالَ هَذَا صِرَاطٌ عَلَىٰ مُسْتَقِيمٍ إِنَّ عَبْدَيْ لَيْسَ لِكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ﴾<sup>(٢)</sup>.

والمقارنة بين خلال - صفات - المحققين والمبطلين تكشف عن طبائعهم وتحدد وظائفهم الاجتماعية ، فالبعداء عن الله لا يعرفون الحق ولا يقولون به؟ مواهيبهم البشرية مطموسة وقدراتهم مسلولة ، ومن هنا فإن مجتمعاتهم طافحة بالشرور ، مشدودة إلى الوراء ، لا تقدر أن تقدم لنفسها ولا لغيرها خيرا ، وتدرك قوله تعالى يصف أولياءه وأعداءه:

﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكَمْ لَا يُقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَ كُلُّ عَلَىٰ مُولَاهِ أَيْنَمَا يَوْجِهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هُلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾<sup>(٣)</sup>.

إن الأمة المسلمة حقا بريئة من الصفات الأولى ، معروفة بالصفات الأزكي والأرقى ، فهي

(١) سورة النحل: الآية ٩.

(٢) سورة الحجر: الآيات ٤١ ، ٤٢ .

(٣) سورة النحل: الآية ٧٦ .

مشهورة بالعدل آمرة به، وهي في الأسرة الدولية قوامة بالقسط في كل مجال، وهذا القيام ناضج من إقصاطها في حياتها الداخلية وبناء شعوبها على المعروف والحق.

أمر المسلمين لا يقوم على دعاية كذب ومزاعم جوفاء، وما تقوم أمة على هذا الهرزل.

الذى يرى أنه يداوى الجهل بالعلم، والخطأ بالصواب، فإنه بالتربيتين النفسية والعقلية يعرف المرء به، وباستقامة اللب والقلب يتلقى المرء مع مولاه.

وإن التدين مع العوج الفكرى والنفسى نوع من الخبال تتتجاوز فيه المتناقضات، وقد تضيع فيه الحقيقة ويبقى الشكل الذى لا وزن له.

وهذه الحقائق تشمل الأفراد والجماعات، بل لعل آثارها السلبية والإيجابية تكون أكثر وضوحا في تاريخ الأمم منها في تاريخ الأحاداد من الناس.

إن الارتقاءين العقلى والخلقى لمجتمع ما قد يغطيان القصور لدى بعض الناس، ولكن الارتقاء الجزئى لا يغطى قصور الجماعات ولا يوارى سوءاتها.

التقيت بالأستاذ الإمام حسن البنا قبل يوم من استشهاده، وعانته وأفزعني أنى عانقت عظاما معلقة عليها ملابس، كانت الهموم قد احترمت جسد الرجل فلم تبق منه إلا شبحا يحمل وجهه المغضن العريض.

وشرع يحدثى كما يحدث أى تلميذ له.

قال: لو استقبلت من أمرى ما استدبرت لعدت بالجماعة إلى أيام (المأثورات).

واستبنت ما يعني، لقد واجهت قلة من المؤمنين طوفانا من المتاعب والماسى ثما مع الليالي السود! أين الناس؟ أين المسلمين؟

وهوؤلاء المصلون الخارجون من المساجد! أما يهتمون بدينهم الموشك على الغرق؟ إنهم كثيرون لكن لا وعي ولا حراك! إن القصور الفقهى والقصور الأدبي حولاهم إلى غباء لا خير فيه.. إن السواد الأعظم يحتاج كل الاحتياج إلى إحياء تربوى طويل، والمعركة قبل ذلك قليلة الغناء! نعم سيضرب الدعاة جند أشبه بالآلات، وسيقف الجمهور يتفرج ويتسلى كأن الأمر لا يعنيه.

ألا نعيد النظر في تفكيرنا ووسائلنا؟

\* \* \*

## تذكّروا الإسْلَام .. ياعرب

أريد أن أسأل العرب - وهم أمتى الكبيرة وعشيرتي الأقربون - هل درسوا علاقتهم بالعالم الإسلامي خلال هذا القرن، أو حتى القرون الماضية؟ إن هذه الدراسة مطلوبة، وإن الغفلة عن عبرها جريمة دينية وتاريخية ضخمة! إن هذه الدراسة ليست عمل الساسة والحكام، بل هي شغل الدعاة والفقهاء والأدباء، وتکاد تكون في هذا العصر فريضة كذلك على الاجتماعيين والاقتصاديين.. لقد أفرغنى أن هناك نزعة مجنة تشغل العرب بقضاياهم الخاصة، وتصرفهم عن مشكلات العالم الإسلامي الواسع، وتحبس التفكير والاهتمام فيما يمس المصلحة العربية وحدها، أما ما وراء ذلك فالاشغال به من فضول البحث أو لغو الكلام، وظهرت هذه النزعة دمية الوجه محقرة الفكر عندما أغارت الشيوعية على أفغانستان المسلمة، فإن دولاً وجماعات عربية رأت أن هذه الغارة لا تقلق الضمير!! ولا ينبغي أن تشغلنا عن قضية المسلمين مثلا.. !!

الحق أن هذا الموقف يجعلنى أميط اللثام عن خيانات فاجرة اقترفها عرب كثيرون ضد الإسلام وضد المتمم إليه في شتى القارات فإن السكوت عن ذلك طعنة نافذة تصيب الإسلام في يومه وغده وتهدد أمتنا الإسلامية الكبرى بأذلة التمزق والخسران.

إن المسلمين في أوغندا - وفي مقدمتهم قبيلة الرئيس السابق عيدى أمين - يتعرضون لحرب إبادة، ولا أحد يتحدث عن مصابهم. وكذلك المسلمون في زنجبار وتانجانيقا والمسلمون في الحبشة وأريتريا والصومال، أولئك كلهم يفنون في صمت! وإذا تجاوزنا التبشير المكتسح في وسط القارة، قارة أفريقيا، وجنوبها وغربها وشرقيها، وذهبنا إلى قارة آسيا وجدنا المسلمين في (تايلاند) تطاردهم مذابح البوذيين، وهم أكثر من أربعة ملايين مسلم لا نعرف عنهم شيئا! ووجدنا كذلك حرب الاستئصال تجتاح جنوب الفلبين، أما مذابح المسلمين في الهند فهي أمراض متقطنة أو أمطار موسمية!

والتبشير الصليبي يأكل أندونيسيا، والغول الشيوعي قبل أن ينشب أظافره في أفغانستان كان يغتال مائة مليون مسلم في روسيا والصين! وعندما نتوجه إلى أوروبا نرى مسلمي (الباناما) وهى الدولة الإسلامية الوحيدة على شاطئ الأدرياتيك يهلكون دون ضجة أو صرخة وعلى غرارهم ضاع المسلمون في دول البلقان كلها، وذبحوا كقطعان غنم لا رعاة لها! يحدث ذلك

كله والعرب مشغولون بشئونهم الخاصة، وقضاياهم التي لن تظفر بذرة من عنابة السماء ما داموا بهذه الآثرة السمعجة.

كان الشيخ محمد رشيد رضا إذا أصبح مكتتب النفس مقطب الجبين قال له أمه: مالى أراك حزينا؟ هل حدث شيء لسلم في الصين؟ ..

كان الرجل مهموما بأمور المسلمين كلهم لأنه «من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم» كما جاء في الحديث الشريف.

ماذا كسب العرب من ترك التناصر بالإسلام؟ وماذا كسبوا من الانحصار في جنسية ضيقه؟ لقد ضلوا وأضلوا، وضاعوا وأضاعوا، ثم جاء يهودي من بولندا اسمه (مناحم بييجين) لينزل بأرض فلسطين ويقول لعربها: باسم التوراة هذه أرضي وأرض آبائي، لا مكان لكم هنا. لقد هتف باسم التوراة عندما قرر العرب أن يتسلوا أو يتناسوا باسم القرآن! وباسم التوراة طرد القضاة والعمد والخاصة وال العامة والرؤساء والمرءوسين.. ترى أيقول واحد من أولئك التائبين عن وطنهم المغصوب:

لقد أكلت يوم أكل الثور الأبيض! إن البكاء على رباط العقيدة التي أوهينناها أول علاميقطة، وأظن العرب قد آن لهم أن يستيقظوا فليس من بديل للحقيقة إلا الموت المحقق وخزي الأبد!!

العرب وغير العرب سواء في أنهم خلقوا لعبادة الله وأداء حقوقه والاستعداد للقاءه.. لكن العرب وحدهم أولى الأجناس بمعرفة الله والتزام حدوده، إذ إن حاجتهم إلى الدين تفوق حاجة غيرهم وفرص التسامي التي تناح لهم يوم يتلون الله أضعاف الفرص التي تناح لغيرهم.

إن العرب جنس حاد المشاعر جامح الغرائز، عندما يطيش يفقد وعيه وعندما يعقل يصل إلى الأوج.. ولقد قرأت رأى ابن خلدون في العرب، وترددت في تصديقه ثم انتهيت أخيرا إلى أن العرب لا يصلحون إلا بدين ولا يقوم لهم ملك إلا على نبوة، وأن العالم لا يعترف لهم بميزة إلا إذا كانوا حملة وحي، فإذا انقطعت بالسماء صلتهم ضاقت عليهم الأرض بما راحت وغضيهم الذل من كل مكان.

وتاريخ العرب الأقدمين مع الدين مثار عبرة! لقد قرأت سير الأنبياء العرب مع أقوامهم وعجبت لضياع رسالتهم أمام عواصف التكذيب التي هبت عليهم من كل مكان! في جنوب الجزيرة العربية كانت عاد وسباء وفي شمالها كانت ثمود ومدين وقرى المؤففة.. إن الرسل الكرام أعجزتهم الطباع المستكبرة والرذائل المتمكنة، فمضت سنن الله تحصد المجرمين وتؤدب العاتين. وجاء في سورة هود - وهي نموذج لهذا التاريخ في القرآن الكريم - قوله سبحانه:

﴿فَلَوْلَا كَانَ مِنَ الْقَرْوَنَ مِنْ قَبْلِكُمْ أَوْلَوْا بَقِيَّةً يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْ أَنْجَيْنَا مِنْهُمْ، وَاتَّبَعُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أَتَرْفَوْا فِيهِ وَكَانُوا مُجْرَمِينَ. وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيَهْلِكَ الْقَرْيَ بِظُلْمٍ وَأَهْلَهَا مُصْلِحُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وشاء الله أن يتجدد العرب مع الرسالة الخاتمة، إن الأوائل الذين بادروا في حريق الجحود جاء من بعدهم من أخذ الكتاب بقوة، وخدم الإيمان بعزم، وانتصب لحرب الجبارية ب AIS شديد! الواقع أن الجيل الذي رباء محمد ﷺ كان من طراز فذ، لقد ألان القلوب لله حتى بلت دموعها المحاريب، وأخلص النيات فما بقى هوى ولا غش، وتمهدت الميادين لنصرة الحق.

وقيل يا خليل الله اركبي! فاندكت صروح للباطل ما ظن أحد أنها تزول، وتلاشت أوهام وخرافات طالما حقرت الإنسانية وأزررت بها ونشأت حضارة إسلامية أسمهم فيها العرب وغيرهم في ظل إخاء عام وفطرة سليمة.

ولكن العرب نسوا معقد شرفهم وعروة مجدهم، وظنوا أنهم بغير الإسلام يمكن أن يكونوا شيئاً.. وقوى هذا الشعور أو ضعف حسب انكماش الإيمان وامتداده.

وجاء دور الهزيمة العامة في تاريخ العرب الأخير، والعرب يفخرون بأصولهم لا بددهم، ويتحدثون عن دمهم لا عن نسبهم الروحي الثاقب.

ولعل أغرب مفارقة في تاريخ الحياة كلها أن يقبل اليهود في موكب تقوده التوراة على حين ينسى العرب قرآنهم، بل تستعجم لغتهم على أفواههم فما يحسنون النطق بها.

وبديه أن تتلاحق المخازى في شئون العرب السياسية والاجتماعية، وألا يبدو لهم نصر في أفق من الآفاق. كيف؟ وقد تيقظت الشهوات، وصرخت الآثرة وشرع العرب المعاصرون يحيون كما كانت عاد وثمود، يبطشون بطش الجبارية ولا يروى لهم عطش إلى الم LZات الحرام ..

لقد قرأت في إحدى الصحف خبراً يذكر بمرور سبعين عاماً على مأساة دنشواي أيام الاستعمار الإنجليزي، وقلت في نفسي: ما تكون مأساة دنشواي إلى عشرات ومئات القتلى الذين أودى بهم الاستعمار الداخلى.

إن العرب - بعيداً عن الإسلام - لن يكونوا إلا حطب جهنم! ذاك في الدار الآخرة أما في

(١) سورة هود: الآيات ١١٦ ، ١١٧ .

هذه الدنيا، فإن العرب بعيدا عن الإسلام سيأكل بعضهم بعضا، ثم يأكل بقىتهم اليهود والنصارى!

إذا كان الدين ضرورة إنسانية لرشد الناس، وقيامهم بحقوق خالقهم، فإن الدين للعرب هو الهواء الذى يبقى حياتهم، أو الغذاء الذى يمسك كيانهم، فليروا رأيهم، إن شاءوا الحياة أو شاءوا الممات.

\* \* \*

## دنيا وآخرة

التعريف بالأخرة حق، وهو شيء آخر غير التجھیل في الدنيا! كما تحدث إنساناً عن مستقبله وضرورة الإعداد له ولا يعني ذلك بداعه لفته عن حاضره وصرفه عن مواجهته.

لكن بعض الربين والدعاة تغيب عنه هذه الحقيقة في شيء أكثر مما يحسن، ويترك في النفوس انطباعاً بأن الدين عدو الدنيا، وإن أحدا لا يبلغ حقيقة التقوى إلا إذا عاش وهو يعاني كآبة المنظر في الأهل والمال، أو إلا إذا عاش وهو جاهل بحقائق الحياة وقوانين المادة وسنت الله في كونه. واحتلال الميزان العقلاني في هذه النظرة السيئة أنشأ أجيالاً من المسلمين لا تفقه ديناً ولا تملك دنياً، بل لعله من أهم الأسباب في التخلف الحضاري الذي أهان المسلمين في المشارق والمغارب.. نحن لا ننكر أن الدين أطال الحديث عن الدار الآخرة، وبث في النفوس الأشواق إلى نعيم الجنة كما بث فيها المخاوف من عذاب النار، لكن هذا الإسهاب في الوعد والوعيد هو لتهذيب الغرائز وكبح جماحها، ومنع طغيان العاجلة على الآجلة، وإخراج المرء من القوقة الأرضية التي يحبس داخلها غالباً. وفتح بصيرته على آفاق أوسع وحياة أخلد.

أما القصور في فهم الدين، والغرابة على سطح الأرض، والعجز عن امتلاك زمام الحياة، فهذا كله لا يدل على تقوى، بل يدل على طفولة فكرية يضار بها الدين وتنكس بها ألويته وتتقهقر بها تعاليمه. وليت شعرى ماذا يفيد الإسلام من رجل مكن الله له في الأرض فلم يتمكن، أو جعلها له ذلولاً ليركبها ويبلغ بها غايته، فإذا هي تجتمع به، وتسقطه من فوق ظهرها، وإذا هو طريح الشري والعجز؟

وما العمل إذا استطاع ملاحدة ومخرفون امتلاك أسرار الحياة ثم طوعوا ما يملكون لدعم كفرهم وتغليب أهوائهم؟

إنني أشعر بالأسى لأن نفراً من المتحدين في الدين ليس على مستوى هذا الحديث، وقد قال علماؤنا: إنه لكي يصبح العمل ويقبل لابد من صدق النبة وسلامة الطريق! ويعنى سلامه الطريق، أو صحة الطريق بعبارة أجمل، أن يتم العمل وفق العقل أو النقل فلو أن امرأ صام عن الكلام لا عن الطعام ما قبل صومه، ولو أن امرأ صلى بغير رکوع ولا سجود ما قبل صلاتة، لابد من موافقة الشارع فيما رسم، كذلك لابد من موافقة العقل فيما وكل إلينا شكله وموضوعه، فلا يتقبل جهاد بالعصا في وجه الدبابة، ولا جهاد بالخليل في وجه التفجير الذري!

والغريب أن الأعمال الصالحة في هذا الميدان العقلى أضعاف مثيلاتها في الميدان الن资料ى ! المسلمين المعاصرون في كلا الميدانين زاغوا البصر مضطربو الخطي ، والخلخلة التي تسود أجواءهم العلمية تثير الفزع ، وتجعلنا نخشى على المستقبل .

وسمعت خطيبا يشرح سورة (التكاثر) ويزهد الناس في الدنيا ويسوق نصوصا أكثرها مقبول بيد أنى شعرت بحيرة ، وكنت أقرب إلى الضيق منى إلى الرضا .. إن النهى عن الأكل في صحاف الذهب والفضة وارد ، غير أن سوق هذا إلى الخدم والعمال لا مساغ له ! والأمر بالعدل بين الزوجات مطلوب ، وتوجيهه هذا الكلام إلى نزلاء السجون شيء مضحك وما أزعم أن عامة المسلمين أحسنوا موافقهم من الدنيا واستغنو عن النصح الطيب . فأشجع المسلمين وفقراؤهم سواء في الحاجة إلى فهم طبيعة الحياة ، سواء قل نصيبهم منها أو كثر .. إن كلمة **«ألهاكم التكاثر»** باللغة الدقة في تصوير رذائل الحياة ، وهناك تنافس مجنون على جمع الخطايم شغل أصحابه عن الوظيفة الصحيحة للمال ، ذلك أمر مذموم بقينا ، لأنه عبادة للدنيا وذهول عما وراءها . أما الأموال التي قال الله فيها : **«ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياما وارزقوهم فيها واسكروهم وقولوا لهم قولًا معروفا»**<sup>(١)</sup> فإن جمعها وتنميتها حق ، والمفروض أنها لا تلهى مؤمننا عن واجباته ، بل هي صون لهذه الواجبات وتحصين لها ، محور هذه السورة هو التعريف بالأخرة لا التجھيل في الدنيا ولا التزھيد فيها .. إن هذا الإعلام بحقائق الآخرة تكرر ثلث مرات في قوله تعالى : **«كلا سوف تعلمون. ثم كلا سوف تعلمون»**<sup>(٢)</sup> .

والتعريف بالأخرة ليس تجهيلا بالدنيا أو صرفا عنها كما يتصور البعض فربما أوجب عليك الإسلام أن يكون لك مال قارون ، على ألا يكون لك كبره أو شحه أو فساده .

إن الصعلكة لا تقيم جهازا للجهاد ولا تبني جامعة للمعرفة ، إنما ينشئ ذلك كله كثرة لا تلهى وسعة لا تطغى ودنيا يسخرها مالكها لخدمة الدين .

\* \* \*

---

(١) سورة النساء : الآية ٥ .  
(٢) سورة التكاثر : الآيات ٣ ، ٤ .

## عبادة يتغرب بها العصر الحديث

أظن الحضارة الحديثة تكره الصوم وتنكر فلسفته! فهي - بشقيها الغربي والشرقي - تعبد الجسد، وتلبي رغباته وتستغرب اعترافها، ثم هي لا تمد البصر إلى أبعد من هذه الحياة الدنيا، فما بعد الموت وهم لا مساغ لتصديقه ولا للإعداد له! ويعنى ذلك إشباع النهمة إلى هذه الحياة العاجلة، وانتهاز الفرصة للوجود هنا كى نناهى كل شيء، إذ لا شيء بعد.

وقد صور القرآن الكريم هذا الإحساس المادى المغرق بقوله: ﴿ذرهم يأكلوا ويتمتعوا ويلهمهم الأمل، فسوف يعلمون﴾<sup>(١)</sup>.

والتشبع من الحياة قبل أن تنتهي، وينتهي معها الوجود كله هو تفكير الجاحدين للالوهية، المستبعدين لليوم الآخر، المعولين على أعمارهم فوق هذا التراب وحده! وربما كان ذلك مسلكا شاداً أو نادراً بين الأقدمين، ولكنه الآن مسلك شائع بين جمahir من الضائقين بالأديان سقيمها وسليمها.. وهؤلاء يقينا هم المعنيون بقوله سبحانه:

﴿والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم﴾<sup>(٢)</sup>.

إن أحداً من هؤلاء لا يفرط في تناول طعامه، بل لا يفرط في تناول سيجارته من أجل ثواب يتخيّل، إنه عبد يومه وحسب.. وقد نتساءل: كيف يوصف أولئك (المثقفون) بأنهم يأكلون كما تأكل الأنعام مع أنهم يحسّنون التفكير والإنتاج؟ والجواب أن الأكل عند هؤلاء مصدر الطاقة الالزامية للبدن والرفاهة المطلوبة للحياة فهو غاية تقصد لذاتها، ولا يقبل إرجاؤها أو انتظار بديل عنها في عالم الغيب. إن المتعة في هذه الدار وحدها، وذاك ما شرحته آيات أخرى:

﴿ذلكم بما كنتم تفرحون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تمرحون﴾<sup>(٣)</sup>.

أو قول الله في تحديد الدائرة التي يحيا الكافر داخلها:

﴿إنه كان في أهل مسروراً. إنه ظن أن لن يحور. بلى إن ربكم به بصيراً﴾<sup>(٤)</sup>.

وشرعية الصيام لها محور آخر تدور عليه، وأشواق أخرى ترنو إليها، وهي تناقض مناقضة

(١) سورة الحجر: الآية ٣.

(٢) سورة محمد: الآية ١٢.

(٣) سورة الانشقاق: الآيات ١٣ - ١٥.

(٤) سورة غافر: الآية ٧٥.

تامة قصة أن الحياة جسد لا روح، ودنيا لا آخرة.. إننا نحن المسلمين نعتقد أن الوجود الإنساني طويل ذا حلقة الطول، وأن الموت ليس نهاية له كما يتصور البعض، إننا بالأسلوب الذي نحيا به هنا، نصنع المستوى الذي نحيا به هناك، فإذا عرفنا ربنا في هذه الأرض نضر وجوهنا يوم لقائه، وكان لنا عنده مهاد صالح. أما عبيد التراب فالويل لهم!

﴿إن الذين كذبوا بآياتنا واستكروا عنها لا تفتح لهم أبواب السماء ولا يدخلون الجنة حتى يلتحم في سم الخياط، وكذلك نجزي المجرمين﴾<sup>(١)</sup>.

يد أن الأمر يحتاج إلى مزيد من الشرح، فإن بعض المسلمين ظن ذكر الآخرة إضاعة للدنيا، وظن ترجيح الروح توهينا للجسد، وحسب أن التسامي الروحي وكسب نعيم الآخرة إنما يتمان على حساب عافية واهنة، ودنيا غلبها الذبول!

والحق أن هذا جهل بالإسلام وظلم لتعاليمه، فإن الدين لم يطلب أكثر من إحكام الرقابة على الغرائز البشرية حتى لا تعطى وتزيغ، والمرء إذا استجاب لكل رغبة، وسارع لكل شهوة فقد كرامته وأدبه لا محالة! ويعجبني قول الشاعر العربي:

إذا الحلم لم يغلب لك الجهل لم تزل عليك بروق جمة ورواعدا!  
إذا أنت لم ترك طعاما تحبه! ولا مقعدا تدعى إليه الولائد!  
تجملت عـارا لا يزال يشـبه سباب الرجال نثرهم والقصـائد

نعم.. فلابد من ضبط النفس وكبت شهوات كثيرة تهدم ولا تبني وتقعد ولا تقيم...  
وهذا معنى الصوم، وأثره المنشود.

ولا شك أن قمة الكمال فيه أن يتم إيمانا واحتسابا، فإن الفضائل كلها تهادى وتفقد رصيدها السماوى عندما يقارنها الرياء أو الغش ونسيان الله.. والدين يضع الدنيا موضعها الصحيح، فلا يبخسها ولا يغالى بها، لو كان عمر الآخرة عشرة أضعاف عمر الدنيا لوجب توزيع الاهتمام على شئون الدنيا والآخرة بهذه النسبة! فكيف والآخرة أخلد وأجدى؟ ومع ذلك فإن الدين ما استهان بالدنيا، وإنما رفض الاغترار بها والتکاثر فيها والاحتباس في مأربها ﴿وَالله عنده حسن المآل﴾<sup>(٢)</sup>.

(١) سورة الأعراف: الآية ٤٠.

(٢) سورة آل عمران: الآية ١٤.

فهل نفهم هذه الحقائق العالية من رمضان ومن فريضة الصيام فيه والقيام في لياليه؟ إن سعراً مادياً محرقاً يجتاح المدن والقرى ليبعد الناس عن ربهم، وعلى المؤمنين أن يطفئوا هذا السعار، وأن يحموا حقيقة الشهر المبارك وأن يجعلوا من الصيام المفروض مجالاً للروحانية المقبلة على الله المؤملة في رضاه.

\* \* \*

## في ترتيب السور

أحياناً أشعر - وأنا أتلّو القرآن - ببعد المسافة الزمنية بين سورة وسورة، أو آية وآية، وأتساءل: هل إشعار القارئ بهذه المسافة البعيدة مقصود في سوق الآيات وترتيب السور؟

ولا يُضرب مثلاً لما أعني، في الجزء الأخير من المصحف الشريف تعقب سورة النصر سورة الكافرين، وسورة النصر من آخر منزل بالمدينة المنورة وسورة الكافرين من أول منزل بمكة المكرمة، أي أن بين السورتين أكثر من عشرين سنة يطويها القارئ في لحظات سريعة وهو يتنهى من هذه ويدأ في تلك.

السورة الأولى نزلت في غربة الدين وعناء الدعاء وعناد الكافرين نزلت لترسى دعائمن التوحيد العملي، وتهدى له الطريق مهما فدح الثمن وازدادت العوائق.

والسورة الثانية نزلت وبشائر النصر تلوح في كل أفق والقبائل التي نفرت من التوحيد أول أمرها أخذت تثوب إليه وتقبل عليه، وصاحب الرسالة العظيم يستعد للعودة إلى ربه بمزيد من التسبيح والاستغفار بعدما قضى العمر في جهاد يضنى الأبطال ويوهى الجبال.

كلتا السورتين تقابل الأخرى كأن الأولى تصور البذر والأخرى تصور الحصاد! وأتساءل مرة أخرى: هل هذا الشعور مقصود في ترتيب السور؟

ويعود السؤال على نحو آخر عندما نتدبر سورة ق المكية بعد سورة الحجرات المدنية. إن السورة المدنية تبرر طائفنة من الآداب المطلوبة في مجتمع مستقر، له قيادة يجب توقيرها وإحسان التلقى عنها، مجتمع له مشكلات يجب التلطف في حلها كى تبقى الأمة موحدة الصفو واصحة الهدف.. أما السورة المكية فإن الكلام فيها طال عن البحث والجزاء، وعن قمع الطبائع التمردة بأهوال النار وشدة الحساب، أو استهفاء النفوس النائية بالخيرات الحسان والمغفرة الشاملة.

وبين السورتين قرب معنوى وإن فصل بينهما مكان وزمان. فإن الأخلاق الركيزة والسير الطاهرة إنما تنبجس من قلب مؤمن، يعرف الله ويتهياً للقاءه ويرجو وعده ويخشى وعيده.

إن الإيمان بالله واليوم الآخر هو العدو الأول للإباحة والفوضى والعنصر الأول للتسامي والأدب! وكان مجىء سورة ق بعد سورة الحجرات تذكير بمصدر الطاقة الروحية وراء كل تربية ناجحة واتجاه سليم.

إن القرآن الكريم كتاب تدور معانيه على محاور متقاربة وغایيات متشابهة . وتوضيح هذا قد تعنى به التفاسير المطولة ، وإنما نلفت النظر هنا إلى شيء ذى بال! إن الموضوعات الكثيرة التي يستعرضها الكتاب العزيز تتعاون كلها على تكوين عقل مؤمن أو قلب بصير يستطيع الاستقامة في الدنيا والانتصار على همومها وعوقدتها .. ذاك ما يصنعه القرآن وهو يصف الكون ، أو حين يروى تاريخ الأولين ، أو حين يعرض مشاهد الحساب والثواب والعقاب ، أو حين ينشئ العبادات ويقوم الأخلاق ويزجر عن الآثام .

إن هذه القضايا القرآنية تتساوى كلها على بناء إنسان سوى الموهوب العقلية . والخلقية ، مأمون الحكم ، محترم الفطرة ، معتدل المنهج محيط بأطراف الدين مدرك للنسب القائمة بين فروعه وأصوله .

ومن ثم فإننى لم ألق بالحفاوة رجلاً يشتغل بالدعوة كان قليل التلاوة للقرآن ، قليل التدبر في معانيه ، وهو في الوقت نفسه كثير الاستغال بالأحاديث ، طويل الانكباب على بعض أبوابها ..

قلت : إن الإسلام يقوم يقينا على الكتاب والسنة ، وقد اتفق العلماء على أن الكتاب الكريم هو الأصل الأول ، وأن السنة مبينة ومفصلة .. وقد يحتاج الصيادون إلى كل ما ورد في الصيد من سنن ، وقد يحتاج اللحادون إلى كل ما ورد في الأكفان والأغسال من سنن .

أما الصورة العامة للإسلام ورسالته العظمى فلهما شأن آخر ينبغي أن يعرفه عارضو الإسلام في هذا العصر بشتى الفلسفات والتزمتات .

وعلاقة المسلمين بقرائهم هي أسمى العلاقات وأرسخها ، ولذلك يجب أن ندع نفوسنا للقرآن الكريم يشكلها بتوجيهاته وهداياته وضبط اهتمامها بشعب الإيمان فلا يطغى فرع على أصل ولا يموت فرع بيازء أصل ..

إن الموظف في ديوان المحاسبة قد يحيى في عالم من الأرقام ، ولكن هل العالم كله أرقام؟ إن الإسلام دين تحدث في شؤون الحياة كلها ، بيد أن القرآن الكريم هو الكتاب الذي أعطى الخطة العامة واللامتحن الرئيسية ومجموعة الظلال والأصوات التي تكشفها .

\* \* \*

## طبيعة لم تغيرها القرون

قديماً، لما مس بنى إسرائيل الضر وطالت عليهم الأيام النحسات تحت حكم الفراعنة، قالوا لنبيهم الكبير موسى عليه السلام:

﴿أوذينا من قبل أن تأتينا ومن بعد ما جئتنا، قال عسى ربكم أن يهلك عدوكم ويستخلفكم في الأرض فینظر کیف تعملون﴾<sup>(١)</sup>.

واسمع موسى إلى شكوى قومه، وهو بهم خبير، وتساءل في أعماقه: ترى ماذا تكون حالهم إذا ملكوا أزمة السلطة واستطاعوا تصريف الأمور؟ أيكونون خيراً من الفراعنة وأدنى إلى مرضاة الله؟ أم يكونون شرّاً من الفراعنة وأقبح سيرة وخلقاً؟

ولم يصرّح موسى قومه بما يدور في نفسه، واكتفى بأن قال لهم هذه الكلمات:

﴿عسى ربكم أن يهلك عدوكم ويستخلفكم في الأرض فینظر کیف تعملون﴾.

وهي كلمات لها دلالات بعيدة تحمل قدراً غير قليل من الريمة في مستقبل بنى إسرائيل لو حكموا ووّقعت في أيديهم مصائر الآخرين ..

وشاء الله أن تزول دولة الفراعنة، وشاء أن تقوم ببني إسرائيل - في التاريخ القديم - دولة! ونظر الناس إلى المستضعفين القدماء وقد أصبحوا سلاطين ينهون ويأمرون. وعجبت الدنيا لأن لونا آخر من الفراعنة قد برب، وصورة أخرى من الجبروت قد ظهرت. إن اليهود لما حكموا تنفست فيهم غرائز الشر والجحود، وسيطرت نوازع الأثرة والقسوة، وقطعت رؤوس أنبياء كرام، ورجال عدول! وأصبح لكلمات الشرف والوفاء رنين التقدّد المزيف فاختفى التعامل بها على حين شاع الربا والخنا.. أكان موسى يخشى ذلك كلّه من قومه عندما قال لهم وهم تحت أقدام الفراعنة:

﴿عسى ربكم أن يهلك عدوكم ويستخلفكم في الأرض فینظر کیف تعملون﴾.

على أية حال أذن القدر للدولة ببني إسرائيل الأولى أن تقام، وانتشى القوم بخمرة القوة فعربدوا ما شاءوا، وملأوا الأرض بالأزمات الروحية والخلقية ومفاسد الاستعلاء والهوى، ثم طويت رايتهم كما طويت راية الفراعنة من قبل، مصدق القانون الإلهي الصارم:

(١) سورة الأعراف: الآية ١٢٩.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتَلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَيَقْتَلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبِشِّرُوهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ. أُولَئِكَ الَّذِينَ حَبَطُوا أَعْمَالَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرٍ﴾<sup>(١)</sup>.

وتوارث الناس بعدها أن اليهود إذا ملكوا اختفت من الأرض العدالة والبركة، وأن عوائب نقضهم لعهد الله تتبعهم حيث كانوا. نعم.. لقد أخذت عليهم المواثيق أن يؤمنوا فلا يكفروا وأن يصلحوا فلا يفسدوا وأن يعدلوا فلا يظلموا، والغريب أنهم يقترفون شر الآثام ثم يرتكبون جزاء المؤمنين والمصلحين الأوفقاء.. ! وتتوقع اليهود عمداً في الحالات التي احتطواها لأنفسهم داخل المدن الأوروبية الكبيرة. وذلك كيلا تذوب شخصياتهم وسط الشعوب التي عاشوا بين ظهاريهما، وبقي لهم طابعهم الفذ المنحرف الذي يدعى الأصالة، أو الطريد الذي يدعى أنه المختار !

ومنذ حاولوا قتل عيسى ومحمد - عليهما الصلاة والسلام - ظلت جرائم الفتاك بكل مصلح تسرح في دمائهم، وتغريهم بأقبح الفعال. ولم يكن مستغرباً أن تتنكر الدول الأوروبية كلها لهم على امتداد الأعصار والأمسكار.. وإنما كان موضع الغرابة أن يستدير بنو إسرائيل إلى العرب فيطشوا بهم، وينالوا منهم، ويححوا معاملتهم، ويدكوا قراهم، ويشتباكون معهم في صراع فناء !

والغرابة تجلى من أن العرب أحسنوا إلى اليهود، ولم يحاول حاكم عربي إياذتهم طوال القرون الماضية على حين حاول ذلك الأوريون جيلاً بعد جيل ! قال لي صديق - بعد أن ضرب اليهود المفاعلات الذرية ببغداد - : ليس هذا أول غدر للقوم ولن يكون الآخر ! إن اليهود قتلوا عدداً من علماء الذرة العرب، الرجال والنساء، قتلواهم في معاهد العلم أو في الفنادق التي يتزلون بها. وهم سيغيرون على آية عاصمة عربية أو إسلامية تخاصمهم دون رعاية لأى عهد دولى أو محلى ! وصوت اليهود يعلو عن القيم والأخلاق أيام ضعفهم وحسب فإذا ملكوا القوة تحركوا في كل اتجاه، وضربوا بكل سلاح.. وما دامت العصا التي تردع غائبة فلا شيء يمنع الغزو والسوط والتبرج والصياغ.

إن القرآن وصف هذا المسلك الخسيس بأنه ليس سلوك بشر طيبين وإنما هو سلوك حيوانات شرسة :

﴿إِنَّ شَرَ الدَّوَابَ عِنْدَ اللَّهِ الَّذِينَ كَفَرُوا فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ. الَّذِينَ عَاهَدْتَ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنْقُضُونَ عَهْدَهُمْ فِي كُلِّ مَرَّةٍ وَهُمْ لَا يَتَّقُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

(٢) سورة آل عمران: الآياتان: ٥٧ ، ٥٨ .

(١) سورة آل عمران: الآياتان: ٢١ ، ٢٢ .

وعلاج هذه القطعان الخئون لا يكون بالهواة والرفق، بل ارقبهم واستعد لهم فإذا تحركوا للغدر فاضرب من ظفرت به ضربة يطير لها قلب البعيد، وتنقض بها جموع الخونة:

﴿فَإِمَا تُقْنَنَهُمْ فِي الْحَرْبِ فَشَرَدُوهُمْ مِنْ خَلْفِهِمْ لِعِلْمِهِمْ يَذْكُرُونَ وَإِمَا تَخَافُنَ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَابْنِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ، إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْخَائِنِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

في المأساة التي تمر بالعرب الآن لا ألم إلا اليد العزلاء بين المخالف المفترسة، والعين الهاجعة بين العيون الخائنة، والصف المختل أمام جبهة متساندة من الجزارين العتاة.

قلنا إنه عندما يتحول التدين إلى حركات بدن، وإتقان شكل، فإن حقيقته تضيع وغايته تبعد أو تتلاشى.

المعنى الأصيل للتدين أن يكون حركة قلب، وبيقة فكر، أما المراسيم الجوفاء والصورة الشاحبة فلا دلالة لها على شيء، ومن عجز عن تصحيح قلبه ولبه فهو عما سواهما أعجز، ويوم يتولى عملاً ما في المجتمع فسوف يكون نموذجاً للفشل لأنّه لن يدفع تiarات الحياة إلى حيث يجب، بل ستدفعه هذه التiarات إلى حيث تشاء.

وهنا الهزيمة الشنعاء للدين والدنيا.

والتدین المغشوش يبدأ بعقد صلح بين الهوى الخاص والتوجيه الأعلى، وبطريقة ما يبلغ المرء غرضه مع حسبان أنه لم يغضب الله! كذلك فعل اليهود عندما وجدوا السمك يجئ كثيراً يوم السبت - والصيد فيه حرام عندهم - ويقاد يختفي بقية الأسبوع.

وهكذا اختبرتهم الأقدار، فكيف يحتالون لصيد السمك الكثير دون العداون على السبت؟ صنعوا حاجزاً وراء السمك المقابل، وتركوه في الماء وديعة محفوظة ثم استخرجوه يوم الأحد.

﴿وَاسْأَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةً الْبَحْرُ إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حَيَّاتُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شَرْعاً وَيَوْمَ لَا يَسْبِطُونَ لَا تَأْتِيهِمْ، كَذَلِكَ نُبَلُّوهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسِقُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

والحيلة مكشوفة، ولكن الشهوة الغالبة يعنيها فقط أن تمضي في طريقها.

وقد جاء الإسلام بجملة من الضوابط الأخلاقية والفكرية لتبreira التدين من هذا العوج، ولاستبقاءه نقاوة في الصدر وشرفاً في التصد واستقامة على النهج واستشرافاً للرضوان الأعلى.

(١) سورة الأنفال: الآيات ٥٥ ، ٥٦.

(٢) سورة الأعراف: الآية ١٦٣.

ويتجلى ذلك في تصحيحة للمفاهيم الشائعة، أو في تجليه معان قد يذهل عنها الجمهور الكبير لأنه مرتبط ذهنياً بالمعاني القراءية. فالمسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده، والمؤمن من أمنه الناس على أموالهم وأعراضهم، والهاجر من هجر ما نهى الله عنه.. والغنى عن النفس والطمع هو الفقر الحاضر.. إنك تلمع في هذه التوجيهات كيف يتحوال التدين من كمال نفسي إلى كمال اجتماعي، وكيف تنضح التقوى على البيئة فتملؤها بالنظام والعفة والأمان. ولما كان العرب تجاراً يكرهون الكساد والإفلاس، فقد استغلت هذه الغرائز فيهم ليطلبوا الأشرف والأركى، فقال تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هُلْ أَدْلَكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تَجِيئُكُمْ مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ﴾<sup>(١)</sup>.

و جاء في الحديث الصحيح هذا التساؤل الذي يحول الإيمان إلى سلام وشرف وخلق رفيع: «أتدرؤن ما المفلس. قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متناع. فقال: إن المفلس من أمنى من يأتي يوم القيمة بصلة وزكاة وصيام، ويأتي وقد شتم هذا، وقدف هذا وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا».

إنه مفلس، لأن عبادته كلها طاشت فلم تغن عنه شيئاً بعدما اقتضى رب العباد منه.

إن التدين ليس شقشقة لسان، أو عادات أعضاء تتلوى وتتفسرد، إنه قبل كل شيء قلب سليم وفكر مستقيم، ينشأ عندهما مجتمع كريم.

على هذه الطريقة في تحديد المفاهيم الصحيحة، ولفت البصائر إلى حقائق أثمن.

تأملت فيما ذكره البیهقی مروياً عن النبی ﷺ: «هل تدرؤن ما الشدید؟ قلنا: الرجل يصرع الرجل! قال: إن الشدید كل الشدید الرجل الذي يملک نفسه عند الغضب. أتدرؤن ما الرقوب؟ قلنا: الرجل الذي لا يولد له! قال: إن الرقوب الرجل الذي له الولد ولم يقدم منهم شيئاً - يعني في سبيل الله - قال: أتدرؤن ما الصعلوك؟ قلنا: الرجل الذي لا مال له. قال: إن الصعلوك كل الصعلوك الذي له المال لم يقدم شيئاً - الله تعالى».

إن السكريات التي أولع بها نفر قليل أو كثير من المتدين لا تزيدهم من الله إلا بعدها، ولا تزيدهم للإسلام الحنيف إلا ظلماً.

فهل نعود إلى الحقائق المجردة نهتم بها وننوع عليها؟

(١) سورة الصاف: الآية ١٠.

## حديث مظلوم

الحديث يعطى معناه للوهلة الأولى حكما لم يقل به الفقهاء، ومن ثم فإن قبوله مطلقاً أو رفضه مطلقاً لا يجوز! والواجب استبانة معناه الحقيقي كما قرره الراسخون في العلم.

والحديث من رواية البخاري: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإن قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها». مصدر الخطأ في الفهم كلمة «أقاتل الناس» فقد طارت أذهان إلى أن كلمة «الناس» تعنى البشر كلهم!

وهذا غلط بإجماع العلماء فإنهم اتفقوا على أن الحديث لا يتناول أهل الكتاب من يهود ونصارى.

لماذا؟ لأن المعتدلين من هؤلاء إذا ضربت الحرب بيننا وبينهم. ونسوا منطق الإيمان والحلال والحرام في تصديهم لنا، لم نقاتلهم حتى ينطقو بالشهادتين بل إذا كسر الله شوكتهم، بقوا على أديانهم، وجربناهم من أسلحة العداوة، وتولينا نحن الدفاع عنهم إذا هاجمهم أحد. وعليهم - والحالة هذه - أن يسهموا في نفقات الحرب.

وهذا ما أبانته سورة براءة:

﴿ قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ﴾<sup>(١)</sup>.

فليست الغاية من القتال إذن أن يقولوا: لا إله إلا الله، كما جاء في الحديث.

فإذا كان أهل الكتاب مستثنين من الحديث المذكور، فهل هو يتناول الوثنيين كلهم؟ والجواب: لا ! ففي حديث آخر صحيح الحاق للمجووس بأهل الكتاب «سنوا بهم سنة أهل الكتاب».

الحق أن الحديث في مشركي العرب الذين ضنوا على الإسلام وأهله بحق الحياة، ولم يحترموا معاهدة مبرمة، ولا موثقاً مأخوذاً.

(١) سورة التوبية: الآية ٢٩.

وقد منح هؤلاء أربعة شهور يراجعون أنفسهم ويصححون موقفهم، فإن أبوا إلا القضاء على الإسلام وجب القضاء عليهم.

وقد فصلت سورة براءة هذه القضية في أوائلها:

﴿إِلَّا الَّذِينَ عَااهَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتَمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدْتَهُمْ، إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَقِنِ﴾<sup>(١)</sup>.

أما من نصبوا أنفسهم لحرب الله ورسوله وعباده إلى آخر رمق فلا يلومون إلا أنفسهم.

وقد يتساءل البعض: لماذا جاءت كلمة الناس عامة في الحديث: «أمرت أن أقاتل الناس»؟ والجواب أن «ال» كما يقول علماء اللغة للعهد، تأمل قوله تعالى:

﴿الَّذِينَ قَالُوا لِهِمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعْتُمْ لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادُوهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهَ وَنَعَمُ الْوَكِيلُ﴾<sup>(٢)</sup>.

فكلمة الناس الأولى: تعنى بعض المنافقين، والثانية: تعنى بعض الكفار وهذا هو المعهود في أذهان المخاطبين وتأمل قوله تعالى:

﴿وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا﴾<sup>(٣)</sup>.

الناس هنا ليسوا البشر جميعاً، إنهم العرب وحسب.

رأيت فريقاً من الناس يخدعه الظاهر القريب في هذا الحديث فيتوهم أن الرسول عليه الصلاة والسلام يشن حرباً شاملة على البشر.

ولا يزال يحرجهم حتى ينطقو بالشهادتين.

وهذا فهم - كما أسلفنا - لم يقل به فقيه، ولا يستقيم مع مرويات أخرى في غاية الصحة والوضوح.

ولم يؤثر عن تاريخ المسلمين وهم يقاتلون (الإمبراطوريات) الاستعمارية التي أظلم بها وجه الحياة قرون عدة.

ورأيت ناساً آخرين يسارعون إلى تكذيب الحديث، دونوعي، ويتخذون منه ذريعة إلى

(١) سورة التوبة: الآية ٤.

(٢) سورة آل عمران: الآية ١٧٣.

(٣) سورة النصر: الآية ٢.

مهاجمة شتى الأحاديث الصحيحة دون تمحیص لسند أو متن ، ودون تقید بقواعد اللغة أو  
مقتضيات السياق .

وقد رأيت لأولئك القاصرين أفهاما في كتاب الله لابد من محاربتها وإهالة التراب  
عليها .

\* \* \*

## هل الفاعل مجهول؟

في دراساتنا لعلوم الكيمياء والفيزياء والأحياء كنا نستعرض خواص المادة وقوانينها أو مظاهر الخلايا الحية وأطوارها، ثم نمر من الكرام على ذلك كله، فلا نعرف له صاحبا ولا نذكر له مصدرا ونکاد نقرر بلسان الحال أو بلسان المقال أن الفاعل مجهول.

والسبب في هذا الجحود السائد أن نسأة تلك العلوم كانت في بيئات مادية تكره الدين وتضيق بمنطقه وترفض أغلب أحکامه! ومعروف أن نزاعا داميا نشب بين الكنيسة والتقدم العلمي، جعل جمهور المفكرين يعد الدين مرادفا للجمود والوهم!

والحقيقة أن الكنائس في العصور الوسيطة حاربت المنطق العقلى وبحوثه المنتجة لأنها اعتبرت ذلك تأثرا بالإسلام واستجابة لتوجيهه.

ومن ثم عاجلت اليقظة العلمية بالحديد والنار، وخشيتم أن تكون هذه الحركة طليعة لتقديم إسلامي مدنى يسبق تقدمه العسكري، فلم تهادن مكتشفا ولا باحثا وسفكت الدم بغزاره.

ورأت بهذا المسلك أنها تخدم الدين، وما درت أنها تخدم الإلحاد، وتمهد أمامه الطريق، وأن العلم لما انطلق إلى غياته كفر بالدين كله، وتحدث عن المادة ناسيا ربها، وعن قوانينها ناسيا من أحکمها.

وغدا المسلمون غفوتهم الكبرى، وتأخرت بلادهم تأخرا مخزيا، ثم استيقظوا يطلبون العلم من مظانه، فإذا النقلة والمتجمون يعرضون الدراسات الكونية والحيوية مبتوطة العلاقة بمبدع الكون والحياة، لا تذكر له اسماء، ولا تبني له عن وصف، كأن العالم لا صانع له - أو بتعبير العصر - كأن الفاعل مجهول.

وهذه سوءة فكرية يلزمها إن لم تداركها بالإيمان العاقل، أو العقل المؤمن، فترتبط الكون بخالقه وفق المنهج الذي رسمه القرآن الكريم ومشت فيه ثقافتنا الصحيحة وقادت عليه حضارتنا الأولى.

إن بعض الناس يظن الدين نوعا من الأدبيات الحالية أو الوجdanات العامة! وهذا كلام ينطبق على الأديان الوثنية أو نصف الوثنية، ولكنه لا ينطبق أبدا على الإسلام الذي تدعشه الحقائق، ويسانده البرهان في كل مجال، والذي يرفض كل ما يأبه العقل ويناقض أدله.

كنت أقرأ قوله تعالى :

﴿أَلَمْ ترَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاوَاتِ مَاءً فَتَصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْضَرَةً، إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ﴾<sup>(١)</sup>.

فتوقفت قليلاً ثم أعدت النظر فيما قبل الآيتين وما بعدهما فوجدتني أمام سبعة عشر اسماء أو صفة للله تعالى ، جاءت مع الحديث عن الكون والحياة والمكان والزمان وكأنها تقول للناس : ما ترون في كل أفق هو صنع الله ، إن الفاعل غير مجهول ، عند أصحاب العقول !

وتدبرت صفتى اللطف والخبرة مقررتين باختصار الأرض وسريان الحياة في كيانها بعد هطول المطر ، ثم قلت لنفسي : ما أحرانا نحن المسلمين بتصحيح منهج الدرس لعلوم الكون والحياة ، وتأليف كتب أدق في علوم الكيمياء والفيزياء والنبات والحيوان وسائر العلوم الأخرى ، كتب تزيل الإبهام والريب عن أسرار الحياة ، وخلق العالم .

إننا بهذا التصحيح الواجب نؤدي رسالة الإسلام ونستحب حضارتنا الأولى ، ونرفض الفكر المادي في صوره القدية والحديثة على سواء ، ونعقد الصلح الواجب بين الإيمان والعلم ، ونقطع الطريق على التدين المغشوش حين يحاول فرض نفسه على العالم ، بالكهانة والتهويـم .

\* \* \*

---

(١) سورة الحج : الآية ٦٣ .

## الأمانة في نقل التراث<sup>(١)</sup>

بعض الأمم يكون تراثها وساماً على صدرها أو حلية في معصمهما، فهى تزهى به كما يزهى أمرؤ عادى بشئ يزيشه! لكن العرب لهم شأن آخر، إذ إن التراث بالنسبة لهم ضرورة حياة وأساس بقاء.

التراث بالنسبة للعرب وجودهم المادى والأدبى كله! ومعنى بالتراث ما خلص لهم الفكرى والأدبى والحضارى، وما أسدوه للعالم ونالوا به درجة الأستاذية.

والإسلام ولى هذه النعم، وينبوع ذلك العطاء، الإسلام لا غير

إنه خلد لسانهم لما نزل به الوحي، وشرف جنسهم لما اصطفاهم الله للرسالة الخاتمة، وابتعد منهم محمداً عليه السلام، وكرم أرضهم لما جعل قبلة المسلمين إليها، وركبة الحجاج فيها.

ونحن العرب نرى أنفسنا في تراثنا، وثبتت وجودنا بالحفظ علىه، ونحترم شخصيتنا حين نتحاكم إلى شرعه، ونستبقى شرفنا حين نقدم للعالم هذا التراث رحمة عامة وإنسانية متجردة، وانعطافاً إلى الله تعالى وزلفى إليه.

والهجوم شديد في هذه الأيام على تراثنا، فأعداء الله يريدون تحويل الهزائم العسكرية للإسلام إلى انسحاب عام من كل ميدان، بل إلى اندحار شامل يقطع يوماناً عن الأمان الظاهر، ويجعل المسلمين أماماً مقطعة محسورة، تجهل كل قطعة منتها ومصيرها وتفقد القدرة على الحركة الذاتية، فلا يبقى أمامها إلا أن تلتحق بقطار آخر يجرى ذات اليمين أو ذات الشمال، ولا يستقر أبداً على الصراط المستقيم.

كذلك يريد الغزو الثقافي، وبهذا يتحرك سماماته في الصحف وسائل مجالات الإعلام، ولكننا لهم بالمرصاد.

ستقاومهم ونهزهم بإذن الله، ونستنقذ الإسلام من هذه المآذق المرسومة له.

---

(١) محاضرة بجامعة قطر أثنت في الرد على مسلسل (على إمام المتنين) الذي كانت تنشره صحيفة الأهرام للأستاذ عبد الرحمن الشرقاوى. وقد توقفنا عند هذه الكلمة إذ وجد الكاتب مشكوراً بمراجعة ما سبق نشره عند جمعه في كتاب.

ونحن نعرف أن أمة سلخت أكثر من أربعة عشر قرنا وهي تحمل رسالة كبيرة لابد أن تكون لها سلبيات وإيجابيات! وهزائم وانتصارات.

وأرى ألا نفر من أخطائنا، بل نحاسب أنفسنا عليها، فذلك أحرى ألا نقع فيها، إن اليهود استنوا لأنفسهم البكاء عند حائط في المسجد الأقصى، ومن العبرات المراقة كتبوا لهم تاريخا آخر.

أما نحن.. فما أكثر ما فقدنا، وما أكثر البلاد التي عمرناها بالإسلام ثم طردتنا الأقدار منها بعد أن فقدنا أهلية البقاء فيها! ليت شعرى لماذا لا نبكي على خطايانا - كما أمرنا نبينا - لا بكاء اليائس بل بكاء التائب الذي يأسى على صفحة سيئة ليكتب صفحة مضيئة.

إن دراستنا للتاريخ قاصرة، بل لعلها جزء من الغيوبة التي نالت منا ولا تزال.

وقد كنا إلى أمد قريب نحارب الاستعمار الثقافي الذي يريد اقتلاعنا من جذورنا، ويشنينا إلى ملل ونحل لا نعرفها ولا نريد أن نعرفها.

حتى فوجئنا بن يغوص في تراثنا ليحرف الكلم عن مواضعه، ويبيرز لنا سلفنا الأول أقرااما ملتاثلين، أو سباعا تنهاؤش على أغراض الدنيا وماربها الحسيسة.

ومن ثم يمكن الالتجاء بزماننا كي نلتحق بفلسفة أخرى ونستبدل بوحى السماء سوس الأرض.

إن القاصى والدانى والذكى والغنى يعرفون أنباء الفتنة الكبرى التي وقعت في صدر الإسلام.

ولما كانت دراسة الماضي تقع للعبرة لا للتجریع، وللبناء لا للهدم، فإن أئمة الفقه والتاريخ والتوجيه العام قالوا: دماء طهر الله أيدينا منها فلا نلوث أفواهنا بها! وقد حكمت كثرة المسلمين بأن فلانا أصاب وفلانا أحطأ، وكان ذلك عن اجتهاد يعرف علام الغيوب ما وراءه من قصد وسيحكم بينهم في اللقاء الأخير.

ونحن ننظر إلى ما حدث ونقرأ قوله تعالى:

﴿تَلَكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ، لَهَا مَا كَسَبَتِ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ، وَلَا تَسْأَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

ولما كان الأمر شديد التعقيد فقد وضعت في كتابي (دستور الوحدة الثقافية بين المسلمين) مقتطفات أولية لتقرير الفوارق بين أهل السنة والشيعة، وحاولت تخفيف أو تخفيف المتابع التي ترشح بالحق وتنفيذ أعداء الإسلام وحدهم، وإذا الأستاذ عبد الرحمن الشرقاوى ينشر

(١) سورة البقرة: الآية ١٤١.

سلسلة مقالات بعنوان (على إمام المتقين) ينکأ بها الجروح القدية ويحيي بها الطائفية الهايدة، ويشحن السلسلة بأخطاء وأهواء توقف الفتنة وتشغل المسلمين المعاصرین عن مواجهة خصومهم إلى محاكمة الموتى، ونسبة جرائم كاذبة إلى رجال ونساء أبرياء.

لقد أدركت منذ مدة أن الكاتب ميال إلى الشيوعية، وإنه مع نفر من رفقاءه ألغوا ما سموه باليسار الإسلامي.

وكان عرض التاريخ الإسلامي من زاوية الفلسفة المادية نصيب الأستاذ الشرقاوى، فألف كتابه (محمد رسول الحرية) على أساس أن الإسلام مظهر للصراع بين الطبقات(!) وأن الأصنام تم نصبها حول الكعبة لأسباب مادية، وتم هدمها كذلك لأسباب اقتصادية.

وقد اعترض الأزهر تداول الكتاب، وكتب مفتداً ماجاء به، ولكن الكتاب بقى لأن رجال الثورة يريدون بقاءه.

ومضى الأستاذ عبد الرحمن الشرقاوى في طريقه يفسر الواقع بمعايير الفكر اليساري، ويقرأ كتب التاريخ غير مميز بين حقيقة وشائعة، وبين صحيح وموضع، وغير مدرك لمكانة الرجال الذين يتحدث عنهم فجاءت مقالاته بعيدة كل البعد عن المنطق العلمي، كما جاءت بعيدة الأثر في الإساءة إلى الإسلام والصحابة.. وإلى الآمال المرجوة في الصحوة الإسلامية، وجمع الشمل.

وهكذا نماذج من المقالات القليلة التي وقعت بين يدي.

قال: إن علياً رضي الله عنه خطب الناس: إنما أنا بشر مثلكم فإن قلت حقاً فصدقوني، وإن قلت باطلاً فردوا على! أنسدكم الله أتعلمون أن رسول الله ﷺ قبض وأنا أولى الناس به، وبالناس من بعده(!) قالوا: اللهم نعم! قال: فعدلتم عنى وبایعتم أباً بكر رضي الله عنه، فأمسكت ولم أحب أن أشق عصا المسلمين وأفرق بين جماعتهم، ثم إن أباً بكر جعلها لعمر رضي الله عنهما من بعده فكفت ولم أهيج الناس، وقد علمت أنني كنت أولى الناس بالله ورسوله ومقامه فصبرت! ولما قتل عمر رضي الله عنه وجعلني سادس ستة لم أحب أن أفرق بين المسلمين.. الخ.

نقول: هذه خطبة مكذوبة على رضي الله عنه، وهي تعنى أموراً هائلة، تعنى أن الخلفاء الثلاثة الأوائل كانوا مغتصبين حقاً ليس لهم، وأنهم طلاب دنيا وعشاق رياضة، وأن جمهور الصحابة جبن عن مناصرة على رضي الله عنه صاحب الحق المقرر، وباع كذلك دينه بإرضاء لأبي بكر وعثمان رضي الله عنهم.

أى أن نبي الإسلام ﷺ فشل في إنشاء جيل يصون الأمانات ويؤديها لأصحابها، وأن أركان دولة الخلافة كانوا خاطفين.

هذا هو المحور الذى يدندن حوله الكاتب ، ومن اليسير بعد ذلك طعن السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار! وما قيمتهم إذا كان أبو بكر وعثمان رضى الله عنهم اغتصبوا ما ليس لهم؟

وعندى أن الإسلام كله سوف ينهار إذا تقرر أن جمهور الصحابة على النحو الهاابت الذى أبرزه به الشرقاوى .

\* \* \*

وكذبة أخرى! روى الشرقاوى أن امرأة جاءت إلى أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها بعد معركة الجمل وسألتها: يا أم المؤمنين.. ما تقولين في امرأة قتلت ابنها صغيرا؟ فأجابت عائشة رضى الله عنها: وجبت لها النار! قالت المرأة - وكان لها ولدان قتلا في المعركة كما يحكى الشرقاوى -: فما تقولين يا أم المؤمنين في امرأة قتلت من أولادها المؤمنين الكبار عدّة آلاف؟ فصرخت عائشة رضى الله عنها: خذوا بيد عدوة الله، ثم بكّت وتشنّجت وغشى عليها.

إن إدخال عائشة رضي الله عنها النار امتداد لتفسير رافضي متداول بين أصحابه جاء فيه أن عائشة بنت أبي بكر وحفصة بنت عمر رضي الله عنهما هما المرأتان اللتان عنتهما الآية الكريمة :

﴿وَإِذْ أَسْرَ النَّبِيَّ إِلَيْهِ بَعْضُ أَزْوَاجِهِ حَدِيشًا فَلَمَّا نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرْفٌ بَعْضُهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِهِ، فَلَمَّا نَبَأَهَا بِهِ قَالَتْ مِنْ أَنْبَائِكَ هَذَا، قَالَ نَبَأِيُّ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ﴾<sup>(١)</sup> .. الخ.

وأن الله أشار إلى حال المؤمنين وعاقبتهم عندما قال في آخر السورة:

﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِّلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَةً نُوحًا وَامْرَأَةً لُّوطًا، كَانَتَا تَحْتَ عَبْدِيْنَ مِنْ عَبْدَنَا صَالِحِيْنَ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يَغْنِيَا عَنْهُمَا مِنْ أَنَّ اللَّهَ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلَا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِيْنَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وهكذا، بعد القضاء على سمعة أبي بكر وعمر رضي الله عنهم، يقضى على ابنتيهما، وهما من أمهات المؤمنين، ليتوهم القراء أنهما من أهل النار.

• • •

وقال: الأستاذ عبد الرحمن الشرقاوى فى أرض فدك التى طالب على وفاطمة رضى الله عنهما يامتسلاكها ميراثا عن النبي ﷺ، إن فدك ملكها اليهود من بنى النصیر من زمن

(١) سورة التحرير: الآية ٣

٢) سورة التحرير: الآية ١.

بعيد(!) حتى إذا كانت السنة السابعة من الهجرة جاءوا الرسول ﷺ ، ودخلوا في الإسلام طائعين بدون حرب ، فطلب المسلمون أن تقسم عليهم أرض فدك كغيرها من الغنائم ، فنزل قوله تعالى :

﴿وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رَكَابٍ وَلَكُنَّ اللَّهُ يُسْلِطُ رَسُولَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ، وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾<sup>(١)</sup>.

وهذا كلام ينطوى على فوضى وجهالة ! فلو فرضنا زوراً أن فدك لبني النضير ، وأن بني النضير أسلموا فلماذا تؤخذ منهم أرضهم ؟ وهل يعني ذلك إلا أن المسلمين قطاع طرق ؟

والصحيح أن فدك ليست لبني النضير ، وأن بني النضير لم يسلموا ، ولم يفكروا يوماً في إسلام ! وأنهم حاولوا قتل النبي عليه الصلاة والسلام عندما كان بينهم في بعض الشئون التي تفرضها المعاهدة المعقودة معهم ، وكان ذلك في السنة الثالثة من الهجرة ، فلما أحس غدرهم انسحب وأعلن عليهم الحرب وحاصرهم حتى أوقع في صفوفهم الفزع وأخيراً جلوا عن المدينة ، ونزلت فيهم سورة الحشر أو سورة بني النضير .

وفي هذه السورة يقول الله سبحانه وتعالى في وصف يهود بني النضير :

﴿مَا ظنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا، وَظَنَّوا أَنْهُمْ مَانِعُهُمْ حَصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حِيثُ لَمْ يَحْسِبُوا وَقَذَفُوا فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبُ، يَخْرُبُونَ بِيُوتِهِمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيَ الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ. وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلَاءَ لَعَذَّبُوهُمْ فِي الدُّنْيَا، وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ أَنَّارٌ. ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَمَنْ يَشَاقِ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾<sup>(٢)</sup>.

فكيف يوصف هؤلاء بأنهم أسلموا ؟ أما فدك فتقع شمالي المدينة على طريق خير .

وقد كانت العلاقات بين المسلمين واليهود تسوء سنة بعد أخرى ، وكان اليهود لا يفتاؤن يكيدون للرسالة الخاتمة ، ويبيتون الشر للرسول و أصحابه ، فرأى النبي ﷺ أن يجهز على وجودهم العسكري ، وأن يهدم حصون خير التي يستندون إليها ، فسار إليها في السنة السابعة وتمكن من الاستيلاء عليها ، وكانت خير أغنى وأقوى مستعمرات اليهود في الجزيرة العربية ، فلا عجب إذا استسلمت فدك و蒂ماء ووادي القرى .

وبذلك زال الخطر اليهودي وتفرغ المسلمون لتأديب الوثنية التي طالما لقوا منها الويل .

\* \* \*

(١) سورة الحشر : الآية ٦ .

(٢) سورة الحشر : الآيات ٣ - ٤ .

وهناك قضية وهب لها الأستاذ الشرقاوى فكره ونشاطه، ويريد أن يجر الإسلام إليها جرًا دون هواة! هل للمسلم أن يدخل، أو يكتنز بعد أن يؤدى الحق المقرر عليه في ماله؟ أم يجب أن يمسك عنده شيئاً فوق حاجته؟

الأستاذ الشرقاوى يؤكّد أنه لا يجوز استبقاء شيء لصاحبها فوق نفقته العادلة، وما زاد ينبغي توجيهه إلى الأمة الإسلامية المنتدة شرقاً وغرباً.. أى أنه ميال إلى نظرية كارل ماركس (لكل حسب حاجته).

ولكنه يصور الرأى الذى ارتآه بأنه فقه الكتاب والسنة (!) وأن الرأى الآخر هو مذهب عثمان ومعاوية وكعب الأحبار رضى الله عنهم.

فهل هذا التصوير صحيح، وهل حقاً يرفض الإسلام أن تكون للأفراد مدخلات شخصية بعدهما أدوا الحق المعلوم؟

أو بتعبير أصرّح هل حق التملك واهى الأركان على هذا النحو، وأن مبدأ الملكية ليس له عند الله سند أو وجاهة؟

الذى نعرفه، ويعرفه جمهور المسلمين أن مبدأ الملكية له احترامه التام بشروط:

١ - أن يكون التملك من وجوه الحلال فلا تقبل ملكية من طريق محرم أو مشبوه.

٢ - أن يؤدى المالك الزكوات المفروضة عليه في أصناف المال التي يملكتها.

٣ - أن يلبى مطالب الدولة فيما تفرضه من ضرائب - أو خراج بالتعبير القديم - لصيانة المجتمع مدنياً وعسكرياً.

وغنى عن البيان أن الدول في عصرنا الحديث قد تبلغ بضرائب الدخل حد الإرهاق، لضمان التماسك الاجتماعي، وتأمين القدرة الحربية، وذلك كله مع بقاء مبدأ الملكية قائماً.

ولو أن الشروط التي ذكرناها تحققت أو قامت أجهزة دقيقة لتقيد حركة المال بها، ما كانت هناك شيوعية ولا إلحاد ولا تطرف ولا محاولة لتربيت الوحي.

ولكن الخلل الرهيب في طرائق الكسب وأساليب الإنفاق تبعه خلل مثله في مفترحات العلاج، وجعل البعض - لجهله بالإسلام - يتخيّل أن الإسلام دين شيوعي أو يمكن جعله كذلك.

وعيب الأستاذ الشرقاوى وأمثاله أنهم يريدون تطويق النصوص لمذهب ردئ، وتفسير الواقع لخدمة فلسفات شرها أضعاف خيرها، لأن الله أرسل رسالته كى يهدوا لكارل ماركس.

وهو يحاول أن يجعل على بن أبي طالب رضي الله عنه ضد رأس المال مهما أدى ما عليه من حقوق، فلماذا طالب وطالبت زوجته فاطمة رضي الله عنهمما بامتلاك فدك، وهى بتعبير عصرنا (عزبة) كبيرة رأى أبو بكر رضي الله عنه تنفيذا لأمر رسول الله ﷺ أن تكون صدقة على المسلمين، ورأت فاطمة وزوجها رضي الله عنهمما أن تعود لهم ملكا شخصيا؟

وهو يحاول أن يجعل عثمان رضي الله عنه كأحد الباشوات أو اللورادات الذين يشعرون شهواتهم ويرجمون المجتمع بفضول أموالهم! وقد كان عثمان رضي الله عنه غنيا واسع الثروة، ولم يزعم خصم أو صديق أن الرجل كان بخيلا أو أنه ضن على مصالح المسلمين بدرهم، وكذلك كان عبد الرحمن بن عوف وطلحة والزبير رضي الله عنهم، لقد كانت لهم أموال ممدودة، مما قصروا في عطاء، ولا فكروا في استعلاء، ولا استكبروا على الجماهير.

اللهم إلا أن يكون الغنى من الحال المغض جريمة لا تغفر، وأن يكون الإنفاق السمح في وجوه البر عوجا لا يقبل.

ونرى هنا أن نفسر مسالك وأعمالا تحتاج إلى زيادة إيصالح.

أكان أبو ذر يحرم الكنز ويتجه إلى ما نسميه اليوم (الشيوعية) على عكس عثمان رضي الله عنه الذي كان (رأسماليًا) مترباً كما يزعم البعض؟

فال ابن تيمية: كان أبو ذر رجلا صالحًا زاهدا، وكان مذهبـه أن الزهد واجب، وأن ما أمسكه الإنسان فاضلا عن حاجته فهو كنز يكوى به في النار، واحتج لذلك بما لا حجة فيه من الكتاب والسنة، ولما توفي عبد الرحمن بن عوف وخلف مالا جعل أبو ذر ذلك من الكنز الذي يعاقب عليه، وقد ناظره عثمان رضي الله عنه في ذلك، حتى دخل كعب الأحبار ووافق عثمان رضي الله عنه فضريـه أبو ذر! وكان قد وقع خلاف قبل ذلك بين أبي ذر ومعاوية في الشام. قال ابن تيمية: إن الخلافـاء الراشدين وجماهير الصحابة والتابعـين على غير ما يقول أبو ذر - فالكنز المحرم هو المال الذي لم تؤدـ حقـوقـه، وقد قسم الله المواريثـ في القرآن الكريم، ولا يكون ميراثـ إلا من مال مـدـخـرـ، وفي الحديث: «لأن تذر ورثتك أغـنـيـاءـ خـيـرـ منـ أنـ تـتـرـكـهـمـ عـالـةـ يـتـكـفـفـونـ النـاسـ»<sup>(1)</sup>.

ومع رواية ابن تيمية ورأيه في وصف أبي ذر فنحن نحسب أن أبي ذر لا يحرم الكنز، ولا يحارب فضول الأموال.

فمتى نبت هذا الرأي في دماغ أبي ذر؟

(1) رواه الجماعة.

لقد عاش مع رسول الله ﷺ والناس بين مكث وقل فلم يعترض هذا التفاوت، وعاش في عهد أبي بكر رضي الله عنه فما هاجم الأغنياء أو طالب بتقسيم ثرواتهم! وعاش في عهد عمر رضي الله عنه فما نسب بنت شفه ضد من وسع الله عليهم.

الحق أن أبا ذر هاجم الترف المغيل، والتتوسع في النعم، فتحرك ضد ما رأه من تغير في سير الجماعة الإسلامية، وتطير من نتائجه، وشرع يهاجم أصحابه ففهم الناس من كلامه ما فهموا، والرجل في نظري لم يتوهم أن الغنى جريمة، وأن من أخرج حقوق المال يعتبر عدوا للشعب.

وأبو ذر رجل معروف بالصراحة، وملكانه النفسية تعجزه عن المناصب الإدارية، وقد أوصاه الرسول ﷺ ألا يتولى عملاً، لأنّه لا يطيق توجيه الناس وحياطة أمورهم، ومن هنا فإنه آثر العزلة في مكان قريب من المدينة اسمه (الربذة).

ويكذب على عثمان رضي الله عنه من قال إنه نفاه برغمته إلى هذه الضاحية فقد روى البخاري عن زيد بن وهب قال: مررت بالربذة فإذا أنا بأبي ذر، فقلت له: ما أنزلك منزلك هذا؟ قال: كنت بالشام فاختلت أنا ومعاوية في:

﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفَضْةَ وَلَا يَنْفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ﴾<sup>(١)</sup>.

فلما قدمت المدينة كثر على الناس حتى كأنهم لم يرونني من قبل ذلك! فذكرت ذلك لعثمان رضي الله عنه، فقال لي: إن شئت تنحيت فكنت قريباً.. فذاك الذي أزلنى هذا المنزل، ولو أمرتوا على عبداً جيشياً لسمعت وأطعت).

\* \* \*

وقال الأستاذ الشرقاوي إن عثمان رضي الله عنه نفي علياً رضي الله عنه إلى ينبع! ولا أعرف من أين جاء بهذا الخبر؟

وقد شعرت - بعد طول تأمل في سيرة عثمان رضي الله عنه - أن الرجل جنى عليه نبله الغريب، وحياة الشديد، وإشارته ترك حقوقه عن التعرض لطلبه من يطعم فيها، ولو كان في ذلك فقدان الحياة!

وتحتسب معرفة هذه النفس الزكية من مسلكه عندما واجه القتلة المحيطين به، قال صاحب سبل السلام: (صح أن عثمان رضي الله عنه منع عبيده أن يدفعوا عنه، وكانوا أربعين مسلحين - وقال: من ألقى سلاحه فهو حر..)! لقد سمع الحديث المعروف: « تكون فتن فكن فيها عبد الله المقتول. ولا تكن القاتل! ».

---

(١) سورة التوبة: الآية ٣٤.

ولو كان أحدها مكان الرجل النبيل، لأمر أنصاره أن يقتلوا كل هاجم ولو زهرت أرواح الألوف! لكن هذه الفلسفة العثمانية أمست علما على نوع من السلوك يفضل لقاء الله مع تحمل الأذى على سفك قطرة من دم.

والناس يحبون في معاملة رجل مثل عثمان رضي الله عنه أن يستدinya منه، لأنهم موقون أنه لن يخاصمهم على وفاء! ويحبون أن يعملوا معه لأنهم سيظفرون في ظله بما يشاءون دون أن يطش بهم.

كان ينبغي أن يكون مع عثمان رضي الله عنه وزير صدق يحميه من نبله المفرط وينفع الناس بجوانبه الديمية وخلائقه الرفيعة، لكن العرب فتحوا على أنفسهم أبواب شر لم تغلق حتى الساعة من جراء تقصيرهم هذا.

\* \* \*

واستطالت السنة السوء في عثمان رضي الله عنه وذكر الأستاذ الشرقاوى - لا أدرى لماذا؟ - وصفا لما كان بينه وبين عروسه نائلة، اخلعى كذا.. ، ثم اخلعى كذا.. ، ثم.. على نحو ما تفعله الراقصات التي تتعرى للناظرة في المسارح الأوروبية القدرة.

أكان المؤرخ الكبير ينظر من ثقب الباب؟ أم كان يثبت بهذا المجنون أن عليا رضي الله عنه إمام المتقيين؟

إن عثمان رضي الله عنه كما قال رسول الله ﷺ رجل تستحق منه الملائكة، وقد ظلم حيا وميتا، وهو على أية حال من تناولهم الآية:

﴿والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تحبها الأنوار خالدين فيها أبدا، ذلك الفوز العظيم﴾<sup>(١)</sup>.

وقد حكى الأستاذ الشرقاوى أمورا تناول من مكانة عدد من الصحابة عندما تولوا مناصب كبيرة، وهم أبرياء كل البراءة مما قدروا به.

و قبل أن نناقش التهم المزعومة نذكر مقدمة تنير الطريق للباحثين.

عندما تولى أبو بكر رضي الله عنه شئون المسلمين هم أن يظل تاجرا يأكل من كدحه في ماله، ولا يأخذ من المسلمين شيئا على تدبيره لشئونهم! بيد أن المسلمين أبووا ذلك، وقدروا لأنبي بكر رضي الله عنه مرتبة دون ما كان يكسب لقاء عمله للأمة.

(١) سورة التوبة: الآية ١٠٠.

و قبل أبو بكر رضي الله عنه ما فرض له وهو يقول : لقد علم قومي أن حرفتى لم تكن تعجز عن نفقة أهلى ! وقد شغلت بأمر المسلمين فسيأكل آل أبي بكر رضي الله عنه من هذا المال ، ويحترف للMuslimين فيه .

على أن الرجل الكبير رأى قبل مماته ألا يمسه من مال المسلمين شيء وإن كان حلالا فأوصى ابنته عائشة رضي الله عنها أن تبيع عقارا كان يملكته وأن ترد إلى بيت المال كل الرواتب التي صرفت له ، حتى تكون إدارته صدقة على المسلمين !

إن الله لم يكلف بهذا أبا بكر رضي الله عنه ، ولا غيره من الناس وحسب الرئيس أن يخلص وينصب لحفظ مصالح الأمة الدينية والدنيوية ، وعلى الأمة أن تكفل له معيشته على نحو كريم .. ومع ذلك فإن أبا بكر رضي الله عنه رغب إلى الله بما صنع ، وخرج من الدنيا دائنا لا مدينا لأحد .

ونحن نقدر سلوك الخليفة الأول ، ولا نراه سنة تتبع ، بل نرى أن الموظف في أي منصب كبير أو صغير يأخذ ما فرض له ، دون تزيد ، ويؤدي واجبه كاملا .

وضمان المصلحة العامة إنما يتم بهذه السياسة ! وقد جاء في الحديث : «من استعملناه على عمل ، فرزقناه رزقا ، مما أخذ بعد ذلك فهو غلو»<sup>(١)</sup> .

فلما تولى عمر رضي الله عنه الخلافة ، وكان محبا لأبي بكر رضي الله عنه ومعجبا به قال : أنا في مال المسلمين كولي اليتيم إن استعنت استعفت ، وإن افتقرت أكلت بالمعروف .

وإنه كان يحمل أسرته على مستوى قاس من الإنفاق .

وحاول عمر رضي الله عنه أن يكون الولاة وكبار الرؤساء على هذا النسق ، فلا يأخذون مرتبات كافية .

وإن كانت لهم أجور مجزية على أعمالهم ، وأمكنهم اقتصادها فليتركوها لبيت المال .

وقد رفض معاذ بن جبل هذه السياسة ، ورفض أن يعطي عمر رضي الله عنه مدخلاته من رواتبه لما طلبت منه .

ولكن عمر رضي الله عنه أخجل أبا هريرة وغيره حين قاسمهم أموالهم وحكم برد شطرها لبيت المال .

إن أحدا من هؤلاء الولاة لم توجه له أى تهمة باستغلال سلطته ، أو التوسع في المال

(١) رواه أبو داود وابن حماد .

العام.. كل ما حدث أن عمر رضي الله عنه أراد أن يحمل رجاله على خطة ما كلفه الله بها، فسلك معهم كما سلك مع نفسه هذا المنهج الناشف الغليظ.

فكيف يجيء مخبول فيصف أبا هريرة بأنه لص، وأنه ضبط متلبساً بأخذ مال الأمة، وأن عمر رضي الله عنه استرد منه ما أخذه؟

إن عمر رضي الله عنه حاكم عبقرى، ورجل من رجالات الإسلام الأوائل، وقد يعجب الكثيرون بزهده ويرمدون الأفق الذي يفكر فيه بإكبار.. لكن الواقع الذي لا محيد من مواجهته هو أن الأمور لا تساس بنسق من الترفع تعجز الخاصة عنه فكيف بالجماهير؟

وعندى أن عمر رضي الله عنه فى اقتدائء بأبى بكر رضي الله عنه واقتئائه أثره نسى توجيهها نبوياً بيت فى هذه القضية، فقد صح عن عبد الله بن عمرو السعدي أنه قدم على عمر رضي الله عنه فى خلافته فقال له عمر رضي الله عنه: ألم أحدثك أنى تلى من أعمال المسلمين أ عملاً فإذا أعطيت العمالة كرهتها - العمالة: الأجر قال عبد الله: بلى! فقال عمر رضي الله عنه: ما تريد إلى ذلك؟ قال: إن لى أفراساً وعياداً وأنا بخير، وأريد أن تكون عمالي صدقة على المسلمين!

قال عمر رضي الله عنه: فلا تفعل، فإنِّي كنت أردت الذى أردت، وكان رسول الله ﷺ  
يعطينى العطاء فأقول: أعطه أفقري إليه مني!

حتى أعطانى مرة مالاً، فقلت: أعطه أفقري إليه مني، فقال النبي ﷺ: «خذه فتموله وتصدق به، فما جاءك من هذا المال من غير المسألة ولا أشراف - أى طمع - فخذه! وما لا فلا تتبعه نفسك».

وربما كان عمر رضي الله عنه يريد من كبار الصحابة الذين ولاهم أن يكونوا مثله في النظر إلى مال المسلمين عندما قال كلمته الآنفة: «أنا كولي اليميم: إن استغنىت استعفت.. وإن افتقرت أكلت بالمعروف».

ونقول: هو لزوم ما لا يلزم! وتکلیف أرباب المناصب الكبیر بجعل أعمالهم صدقة اتكالاً على تقواهم وإخلاصهم لا تصلح به الأوضاع.

وننصح أخيراً من يتلمسون العيوب لأشراف الناس أن يستحروا، وعلى أية حال فإن أقدار الرجال لا تهدم بهذا الغباء، فلا أبو هريرة ولا أبو موسى ولا سعد بن أبي وقاص ولا غيرهم افتاتوا على مال الأمة أو نالوا منها ما ليس لهم بحق.

وتزكية على بن أبي طالب رضي الله عنه لا تم بشتم هؤلاء الأكابر ولا بغمزهم من بعيد.

وَثُمَّ أَمْرَ ذُو بَالِ! إِنْ مُحَمَّداً عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ هُوَ إِمَامُ الْمُتَقِينَ فِي الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ، ثُمَّ يَجْئِي بَعْدَهُ فِي الْفَضْلِ الرِّجَالُ الَّذِينَ حَمَلُوا مَعَهُ الرِّسَالَةَ وَأَدْوَا الْأَمَانَةَ وَنَشَرُوا إِلْسَامَ فِي الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ، وَجَعَلُوا عَالَمَيْهِ حَقِيقَةً مَلْمُوسَةً، وَتَصَدَّوْا بِالنَّفْسِ وَالنَّفِيسِ لِطَوَاعِيْتِ الْأَرْضِ فَكَسَرُوا شَوْكَتَهُمْ وَسَحَقُوا دُولَتَهُمْ، وَأَعْنَى بِهُؤُلَاءِ صَحَابَةَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَفِي طَلِيعَتِهِمُ الْخَلْفَاءُ الرَّاشِدُونَ، وَمِنْ بَيْنِهِمْ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَجْمَعِينَ.

وَقَدْ حَدَثَتْ مَآسٌ مَؤْلَهَةٌ فِي جَيْلِ الصَّحَابَةِ، تَرَجَّعُ إِلَيْهِ بِسَاطَةِ الْعَرَبِ فِي فَنِ الْسِّيَاسَةِ، وَعَدَمِ تَقْدِيرِهِمْ لِمَؤْامَرَاتِ عَدُوِّهِمْ، وَثَأْرِ الْمَهْزُومِينَ لِأَنْفُسِهِمْ.

أَلِيْسَ مَا يُشِيرُ الدَّهْشَةُ أَنْ تَكُونَ الْمَدِينَةُ مَفْتُوشَةً لِمَنْ هَبَ وَدَبَّ مِنَ الْمَجُوسِ وَالْيَهُودِ وَأَتَبَاعِ الْمَلَلِ الَّتِي اجْتَاحَهَا إِلْسَامُ، إِنَّمَا هُمْ يَمْلَكُونَ فِي دَاخِلِهَا حَرَيْرَةَ الْكِيدِ وَالْفَتْكِ! وَإِذَا الْخَلْفَاءُ الْمُلَاثَةُ بَعْدَ أَبِي بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَجْمَعِينَ يَقْتَلُونَ وَكَانُوهُمْ ذَهَبُوا ضَحَاهِيَا أَحْقَادَ شَخْصِيَّةٍ أَوْ ثُورَاتٍ مَحْلِيَّةٍ.

كَيْفَ يَقْتَلُ مَجْوُسِيْ عَمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بِهَذِهِ السَّهْوَةِ؟ وَكَيْفَ يَزْعُمُ كَعْبُ الْأَحْبَارُ أَنَّهُ وَجَدَ مَقْتَلَهُ فِي التَّوْرَاةِ؟ أَيْ تُورَاةً؟ أَلِيْسَ ظَاهِرًا أَنَّ الْمَجُوسَ وَالْيَهُودَ تَظَاهَرُوا عَلَى ارْتِكَابِ جُرُمِهِمْ فِي جَوِّ الْبَرَاءَةِ السَّائِدِ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ.

وَكَيْفَ قُتِلَ سَعْدُ بْنُ عَبَادَةَ زَعِيمِ الْأَنْصَارِ قَبْلَ أَنْ يُقْتَلَ عَمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ! ثُمَّ يَشَاعُ أَنَّ الْجَنَّ قَتَلَتْهُ! أَيْ جَنَّ؟

أَلِمْ يَفْكِرُ أَحَدٌ أَنَّ الرَّجُلَ قُتِلَ لِإِحْدَاثِ وَقِيَّعَةٍ بَيْنَ الْمَهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ؟

وَكَيْفَ اقْتَحَمَتْ وَفَوْدَ مَجْلُوبَةٍ مِنْ أَقَاصِي الْبَلَادِ دَارَ الْهِجْرَةَ، وَأَصْبَحَتْ سِيَّدَةَ الشَّارِعِ الْإِسْلَامِيِّ، وَصَاحِبَةَ السُّطُوةِ فِيهِ لِتُقْتَلَ الْخَلِيفَةَ الْثَالِثَ بِكُلِّ هَدْوَءٍ؟

إِنْ كَتَبَ التَّارِيْخُ عَنْدَنَا حَافِلَةً بِالْعَجَائِبِ، وَمِنَ الْمُحَدِّثِينَ مَنْ يَرَاهَا مِنَ النَّاحِيَةِ الْعِلْمِيَّةِ سَاقِطَةً الْقِيمَةِ! وَنَحْنُ نَرَاهَا كَتَبَا جَمِيعَ الْغَثِّ وَالسَّمِينِ وَالْخَيْرِ وَالْشَّرِّ وَالْحَقِّ وَالْبَاطِلِ.

وَهِيَ كَتَبٌ تَحْتَاجُ إِلَيْهِ أَمْنَاءُ يَسْتَخْلِصُونَ مِنْهَا الْحَقَّ بِالْتَّزَاهَةِ وَالْمَثَابِرَةِ وَالْمَقَارِنَةِ.

وَنَحْنُ نَقْرِرُ بِقُوَّةِ أَنَّ رَوَايَاتِ جُورْجِيِّ زِيدَانَ، وَكَتَابَاتِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الشَّرْقاوِيِّ لَا تَحْكُمُ تَارِيْخَ إِسْلَامِيَا مَحْتَرِمَاً، فَالْأَوَّلُ صَلِيبِيٌّ يَنْفِثُ ضَغَائِنَهُ عَلَى إِلْسَامِ بِلْقَمَ، وَالثَّانِي يَسَارِي يَرِيدُ جَعْلَ إِلْسَامَ وَتَارِيْخَهُ مَصْبُوغَيْنَ بِالْلَّوْنِ الْأَحْمَرِ وَالْتَّفْكِيرِ الْمَادِيِّ، وَيَسْوَقُ الْحَوَادِثَ سُوقَ الْخَدْمَةِ هَذَا الْغَرْضُ.

هَلْ صَحِيْحٌ أَنَّ الْصَّرَاعَ بَيْنَ التَّوْحِيدِ وَالْوَثْنِيَّةِ كَانَ صَرَاعًا طَبَقيَا كَمَا يَقُولُ الأَسْتَاذُ الشَّرْقاوِيُّ

(الأغنياء يدافعون عن وجودهم! والفقراء عن حقهم في الحياة الكريمة وعن أحلامهم في عالم أفضل) أى أحلام هذه؟ وأين طلب الآخرة؟

وهل صحيح أن موسم الحج كان (ليستشر هؤلاء الأغنياء أموالهم في البيع والشراء والربا فيربحون ويربحون!) وهذه الأصنام هي التي تمنحهم كل سلطاتهم على الأجراء والمعدمين والعبيد وأبناء السبيل! وواجه محمد عليه الصلاة والسلام هذا كله بأن الأصنام ضلال مبين فهو يلعن الذين يكترون الذهب والفضة ولا ينفعونها في سبيل الله).

هكذا يقول الشرقاوى في تصوير الرسالة الإسلامية! صراع بين الغنى والفقر لا وجود له إلا في دماغ المؤلف.

واية عدم اكتناز الذهب والفضة نزلت بعد اثنين وعشرين سنة من بدء الرسالة أى قبل وفاة الرسول بسنة تقريباً، ولا صلة لها بعبادة الأصنام، أو الحرب التي شنها الإسلام على الوثنية من أول يوم.

حتى الهجرة إلى المدينة المنورة جعل لها الأستاذ الشرقاوى أسباباً اقتصادية فإن المرابين في المدينة كان ضغطهم أقل، والهوان الذي يتعرض له المدينون كان أخف! تأمل قوله: هنا مجتمع آخر أكثر تقدماً من مجتمع مكة! هنا علاقات اجتماعية أخرى أكثر قابلية لتعاليم محمد عليه السلام! فالمرابي اليهودي لم يكن قادراً على استعباد المدين العربي إذا عجز عن الوفاء كما كان يحدث في مكة (!) ولم يكن له الحق فيأخذ امرأة المدين أو ابنته لإكراههما على البغاء كما كانت تفعل قريش (!) وأجيير الأرض في المدينة أعلى درجة من عبيد مكة الذين كانوا يحرسون القوافل والمصارف.. الخ.

ليس في هذا الكلام كلة ذرة من صدق، والقول بأن العرب كانوا يسترقون المدين العسر، ويستوفون ديونهم من ارتهاه امرأته وابنته وإرغامهما على الزنا، كلام مكذوب، ما كان شائعاً لا في مكة ولا في المدينة، وبالتالي فلا صلة للهجرة بهذه الأوضاع المختلفة.

إن هذا الكلام ليس تشویه تاريخ، بل هو تزویر تاريخ، أو كما يقال في مصر: سمك لبن تمر هندي.

وليس في القرآن الكريم، ولا في السنة المطهرة، ولا في السيرة المؤلفة عن صاحب الرسالة ما يترك مثل هذا الانطباع الغريب، عن الجو الذي بدأت فيه تعاليم محمد عليه السلام (!) كما يصف عبد الرحمن الشرقاوى الإسلام ونبيه وما نزل عليه من وحي وما أنشأه من وعي وما تمخض عنه من حضارة.

إنها تعاليم محمد عليه السلام، أما الوحي الإلهي الأعلى فلا يكاد يتبيّن.

حسب محمد ﷺ أن يكون بشرًا عظيمًا.. !!

\* \* \*

منذ ربع قرن عرفت قضية التقرير بين المذاهب الإسلامية ونصرتها بقلبي وعقلني جميماً،  
وقلت: إن اليهود والنصارى طروا مسافة الخلف بينهم وتجتمعوا علينا، واغتصبوا أرض  
فلسطين، وهم الآن يعدون لجعل المسجد الأقصى هيكل سليمان، ومحو شارات الإسلام فى  
تلك الأرضين كلها!!

هل الخلاف بين أهل السنة والشيعة أعظم من الخلاف بين اليهود والنصارى، هل يتعاون  
هؤلاء وأولئك في الهجوم علينا ونفشل نحن في الدفاع عن أنفسنا، والتساند لرد المعتدين؟  
من أجل ذلك أيدت قضية التقرير واقترحت لها أساساً فقهية وعملية! وما فهمت ولا فهم  
غيري من رجال الشيعة أن التقرير تذويب للفوارق المذهبية وإدماج لهذا في ذاك!

إنه تمجيد لأسباب الفتنة القديمة، وحبس لأثارها في الماضي البعيد، وتعاون فيما اتفق  
عليه، وتلطيف فيما اختلف فيه، وجعل موازين الأمور تقع بين أهل الذكر من الخاصة،  
ونزعها من أيدي العيابين والشمامين من الدهماء.

والتقريب اعتبار بأحداث التاريخ، وتعريف على ما أصاب الأمة كلها من مد وجزر،  
وتجنب لأسباب الهزيمة والزيف.

إن ساسة اليهود لما غاظهم تجمع الأوس والخزرج في ظل الأخوة الإسلامية أرسلوا إليهم  
من ينشد أشعاراً تضمنت أخبار المعارك القديمة، والخصومات الغابرة، فكادوا يشعلون الحرب  
بين الفريقين لو لا تدخل رسول الله ﷺ.

وقد عجبت لما رأيت الأستاذ الشرقاوى يقص أخبار الفتنة الكبرى على نحو يحرك  
الحازارات، ويهيج جمهور أهل السنة! لقد جعل العشرة المبشرین بالجنة مبشرین بالنار ما عدا  
على بن أبي طالب.

حتى عمر بن الخطاب! كاد يهلك لولا فضل على عليه!

أما البقية فأغنياء تكويهم ثرواتهم يوم القيمة.. !!

\* نموذج من تحرير الصحابة في مسلسل الشرقاوى... !

هل يجد أعداء الإسلام أفضل من هذا الكلام في النيل من الإسلام! أن يوصف طلحة  
والزبير وعائشة وغيرهم بأنهم أشخاص متآمرون على السلطة الشرعية، ومندفعون بأحقاد

شخصية! وأن طلحة والزبير نالا من عثمان أموالا طائلة، بنيا بها القصور واشتريا الإماماء حتى أصبح لكل منها ألف أمة وألف فرس(!)، وأنهما خافا أن يستقر الأمر لعلى بن أبي طالب فيترع ما بأيديهما ويرده إلى بيت مال المسلمين كما هي سياسته مع غيرهم من الأغنياء - هكذا يقول الأستاذ الشرقاوى - ومن أجل ذلك أثارا هذه الحرب المشئومة، حفاظا على أموالهما، وخشيتهما على دنياهما، ثم توسلوا إلى غرضهما بالتأمر مع عائشة التي كانت تكره علياً ل موقف قد يدينها . . .

أهذا كلام يقال أو ينقل؟ إننى أعرف من دراستى الأولى أن الرسول ﷺ سمي الزبير بن العوام حوارى رسول الله ، ونقل ذلك البخارى ومسلم ، فهل يكون الحوارى حراميا على النحو الذى وصف الشرقاوى؟

وعدت إلى صحيح البخارى أتعرف ثروة الزبير فوجدت هذه القصة أفلتها بلغة العصر الحاضر دون أن أميل قيد أملة عن الواقع المثبتة في صحيح أبي عبد الله وشروحه!

قبيل التقاء الفريقين في موقعة الجمل نادى الزبير ابنه عبد الله قائلا: يا بنى أظننى سأقتل اليوم مظلوما - إنها الساعة التي يشعر المرء فيها باقتراب أجله - والهم الثقيل الذى أشعر به هو ما على من ديون! ما أحسب ديونى تبقى من ثروتى شيئا (!) بع كل ما أملك واقض ما على من ديون . . . فان بقى شيء فإننى أوصى فيه بكل هذا وكذا . .

وكان للزبير تسعه بنين وتسع بنات . . قال عبد الله: وجعل أبي يوصينى بقضاء ديونه، ويقول: يا بنى . . إن عجزت عن السوفاء لأحد من الدائنين فاستعن عليه مولاي (!) قال عبد الله: فما دريت قصده! أله مولى أعنته أمسى موسرا؟

فسألته يا أبت من مولاك الذى استعينيه؟ قال الزبير: مولاي الله . . !!

واغتيل الزبير بمكان يسمى وادى السباع، قتلها وغد يسمى ابن جرمور .

قال البخارى: لم يدع وراءه دينارا ولا درهما إلا أرضين منها قطعة ثمينة تسمى الغابة فى عوالى المدينة . . !

وشرع عبد الله فى سداد الديون المطلوبة بعد ما قتل أبوه، فوجد ما عليه يبلغ ألفى ألف ومئتي ألف! وجاء الصحابى الجليل حكيم بن حزام، وهو من كبار التجار - فسأله: كم على أخي الزبير من الدين؟

قال عبد الله: فكتتمه وأردت أن استبقيه سرا في نفسي، فقلت. مائة ألف! فقال حكيم: ما أظن أموالكم تسع هذا الدين! وإن عجزتم عن شيء، فاستعينوا بي . .

ولكن عبد الله لم يستعن ببشر، لقد تذكر وصية أبيه أن يستعين بالله وحده، قال عبد الله: فوالله ما وقعت في كربة من دين أبي إلا قلت: يا مولى الزبير.. اقض عن الزبير دينه! فيهون العسير.

ويبدو أن النجدة أتت من ارتفاع طرأ على سعر الأرض جعل ثمنها يتضاعف، وممكن عبد الله من أن يوفى بكل درهم كان على أبيه، رافضاً معونات الناس، متوكلاً على مولى الزبير! الذي كان الزبير يثق فيه.

وذاك ما جعل البخاري يترجم لهذه القصة بعنوان (باب بركة الغازى في ماله)! وذكر الشرح أن الزبير وهو من السابقين الأولين لم يل منصباً، ولا كان عاملاً على خراج، كان تاجراً شريفاً يعمل في الأسواق بجهده.

هذا الرجل الغنى الفقير، المهموم بديونه وهو على أبواب الآخرة، الواثق من أن الله سوف يؤدي عنه ما عليه من حقوق تجارية. هذا الرجل يقول فيه الشرقاوى إن لديه قصوراً على شواطئ البحار وصفاف الأنهر وقمم الجبال، وكل هذا الثراء الضخم مما كان يهبه له عثمان من بيت المال!!

وبتلك العبارات المسورة يريد أن يهدم كرامة نفر من أكابر الصحابة، ومن العشرة المبشرين بالجنة!!

إن المصادر المريية التي يتعامل معها الأستاذ عبد الرحمن الشرقاوى حافلة بأعجوبة الأوهام، تأمل فيما يحكى عن طلحة، إنه يملك ضياعاً في العراق خراجها ألف دينار ذهباً في اليوم (!) وعلى مرابطه ألف فرس، وفي قصوره ألف أمة (!) وذلك كله مما نبهه من بيت المال أيام عثمان!

إن طلحة من أشراف الناس خلقاً وخلقها وقد شلت يده في معركة (أحد) وهو يحمي رسول الله ﷺ من السهام المصوبة إليه، وجاء في إحدى الروايات عن الترمذى أنه «من سره أن ينظر إلى شهيد يمشي على الأرض فلينظر إلى طلحة»! وهو من السابقين الأولين ومن العشرة المبشرين، ومن بناء الإسلام المتواضعين، فهل يتفق هو وعثمان بن عفان رضى الله عنهما على أكل أموال المسلمين بهذه الصورة المنكرة؟

بأى منطق تحشر هذه المفترىات في تاريخ الإسلام ورجاله؟

والأستاذ الشرقاوىقرأ حديث الإفك في كتب التفاسير، وفي كتب السنة ففي أي مصدر محترمقرأ أن على بن أبي طالب لما رأى الرسول مهوماً للشائعة المحقورة ضد زوجته قال له: هى شمع نعلمكم، طلقها فالنساء غيرها كثیر!!

هل على وضع الخلق فيصف امرأة مظلومة بهذا الوصف؟ ومن قال له: إن عائشة كانت ترهق الرسول وتسئمه وتضايقه؟ الصحيح الثابت في السيرة الشريفة أن عائشة كانت أحب أهله إليه، وكانت هي شديدة التعلق به، ولقد جاء في الصحاح أن النبي ﷺ قال لها: «أنا أعرف متى تكونين راضية، ومتى تكونين غاضبة! إذا كنت غاضبة قلت: ورب إبراهيم، وإذا كنت راضية قلت: ورب محمد».

قالت: والله يا رسول الله.. ما أهجر إلا اسمك، تعنى أنه في قلبها.. فلماذا يجيء أمرؤ متطفل ثقيل الظل بادى السخف ليتدخل في شئون لا تعنيه ويزعم أن عائشة كانت متعبة للرسول، ثم ماذا؟ ثم إنها كانت تكره الأقباط في مصر، لأنها كانت تكره مارية!!  
وكان الأستاذ الشرقاوى يريد أن يطبق عليها عقوبة إثارة الطائفية، وتهديد الوحدة الوطنية!!

كل ذلك ليكون على إمام المتقين! وعلى رضى الله عنه أكبر من هذه التفاهات، إن أبا الحسن كرم الله وجهه لا يبنيه هدم الآخرين فهو من السابقين الأولين، والخلفاء الراشدين والأئمة المهديين، والشرقاوى يسىء إليه بهذا الأسلوب المنكر.

يتهم الشرقاوى الخليفة الراشد عثمان بن عفان بأنه انحرف بنظام الخلافة وحوله إلى ملك عصووض وجعل أقاربه وعماله جبارين على رقاب الناس، وأعانهم على اتخاذ القصور والضياع من مال الأمة.. الخ.

ونحن نناقش هذه الدعاوى بهدوء، لافتين النظر أولاً إلى أمور:

(أ) إن الطريقة التي جاء بها عثمان إلى الحكم تشبه - ولعلها أوسع - من الطريقة التي جاء بها عمر! أي أن لونا من الشورى كان يضيّطها، فليست وراثة ملك ولا ولادة عهد، وإنما هو بحث عن أقرب الناس سمتا وهديا وتأسيا برسول الله ﷺ، ورعاية لشئون الناس..

(ب) إن الطعن في خلافة عثمان لم يكن بدعة محدثة، فإن بعض الفارغين الجالسين على المصاطب قال - لما استخلف أبو بكر عمر - نعم، رشحه عام أول فرد إليه الجميل بترشيحه هذا العام!

وقائلو هذا اللغو يحسبون الخلافة مصلحة شخصية، وما دروا أن أبا بكر وعمر خرجا منها وقد أعياهما حمل الأعباء، وتعريبا من كل مال يملكانه!

ورأى عمر ألا يرشح ابنه عبدالله لها، وقال: بحسب آل الخطاب أن يحاسب منهم رجل واحد عن المسلمين!

(ج) إن عثمان لما ولى الخلافة كان أحب إلى الناس من عمر لليونته وسهولة نفسه حتى  
كأن المرأة تدلل وليدها بهذا الكلمات:

**أحـبـكـ ، والـرـحـمـنـ ! حـبـ قـرـيـشـ عـثـمـانـ !**

وزعم الشرقاوى بأن عثمان أخذ الناس بسياسة الملك العضوض، باطل من أساسه.

ونحن نتساءل: هل وقعت مظالم اقتصادية جعلت الناس يثرون لما حل بهم من ضوائق؟

هل وقعت اضطهادات سياسية جعلت الناس يضيقون لغياب الحرفيات وختنق الآراء؟

هل كانت لعثمان خاصة ملكية جعلت الجماهير تغضب لما حصل عليه من ميزات على  
حسابهم؟

إن شيئاً من هذا كله لم يقع، لقد كان الرخاء عاماً، والمال وافراً، والضروريات والمرفهات  
تملاً البيوت. وتذمر ما يقوله الحسن البصري في وصف الحالة الاقتصادية أيام عثمان رضى الله  
عنه: (شهدت عثمان وهو يخطب، وأنا يومئذ قد راهقت الحلم، فما رأيت قط ذكراً ولا أنثى  
أصبح وجهاً، ولا أحسن نصرة منه! سمعته يقول: أيها الناس.. اغدوا على أعطياتكم،  
فيأخذوها وافية!)

أيها الناس.. اغدوا على كسوتكم! فيغدون فيجاء بالخلل فتقسم بينهم! حتى والله سمعت  
أذناني: يامعشر المسلمين.. اغدوا على السمن والعسل، فيغدون، فيقسم بينهم السمن  
والعسل.

ثم يقول: يامعشر المسلمين.. اغدوا على الطيب! فيغدون فيقسم بينهم الطيب والمسك  
والعنبر وغيره! والعدوان والله منفى والأعطيات دارة، والخير كثير، وما على الأرض مؤمن  
يخاف مؤمناً..).

ما يريده الشعب أكثر من ذلك؟ ما الذي يغضب الجماهير من هذا العهد الخصيب المغدق؟  
حتى العطور تورع على الناس! «وما نقموا إلا أن أغناهم الله ورسوله من فضله»<sup>(١)</sup>.

أكان عثمان حاكماً مستبداً يصد أصحاب الرأي أن يقولوا ما يرون؟ من الذي شكا من  
المفكرين العباقة أن عثمان كبت فكرة؟ يقولون: رفض رأى أبي ذر ألا يملك مسلم فوق  
 حاجته! ونقول: ومن من المسلمين وافق أبي ذر على ما نسب إليه من رأى؟ إن مبدأ الملكية  
محترم في الإسلام، وإن كان مثقلًا بالحقوق، وإنكار الملكية الفردية ليس من الإسلام في  
شيء، وإنما الكلام في الحقوق التي ترتبط به!

---

(١) سورة التوبة: الآية ٧٤

فهل جاء مسلم على عهد عثمان وأتخم آخر؟ أم إن الوفود المسيرة ضد الخليفة المفترى عليه كانت تسيرها مأرب أخرى؟ سترى ذلك بعد حين.

ونحب أن نشرح جانبا من سيرة عثمان لنرى أكان الرجل حاكما مستغلا لمنصبه أم كان رجلا متربعا على الدنيا ملتزما نهج الخلافة الراسدة.

يقول الاستاذ أحمد محمد الصديق: إنه لم يستأثر بالمال لنفسه ولم يحتاجه أثرة على غيره! وقد نقل الأستاذ العقاد في عبقرياته اتفاق المؤرخين على أن عثمان ترك الدنيا، وما له أقل مما كان لديه يوم ولى الخلافة.

وقد روى شرحبيل بن مسلم أن عثمان كان يطعم الناس طعام الإمارة، ويدخل بيته فيأكل الخل والزيت!

وسائل الحسن عنه فأجاب: رأيت عثمان بن عفان يقبل في المسجد، وهو يومئذ خليفة، ويقوم وأثر الحصى بجنبه! فتقول: هذا أمير المؤمنين، هذا أمير المؤمنين!

وكان في شيخوخته المجهدة إذا استيقظ من الليل ليصل إلى ما كتب الله له، يأبى أن يوقظ أحدا من خدمه كي يعد له وضوءه، ويتحامل على نفسه في إحضار الماء وإساغة الموضوع.

والاجماع معقود على أن عثمان كان دميث الأخلاق، شديد الحياة، واسع الجود، بذلا في وجوه الخير، محوبا من عارفيه كلهم! يؤثر السلام ويكره الخصام، ويرفض العنف ويفضل فقدان حقوقه على نيلها بقطرة دم.

وقد ضارته هذه السيرة الرفيعة - أو بتعبير آخر - استغلالها القوى المعادية للإسلام على أوسع نطاق..

ونحن نعيّب على أهل الحق نوعا من السلبية التي تغلبهم، وتتيح لأهل الباطل التسلل إلى صميمهم! وتوجيه الضربة القاتلة إليهم.

وقد نبه عمر إلى خطورة ذلك فقال للمسلمين: (إذا وليتم وعليا، فاحسنوا مؤازرته وأعينوه!) إن الحكم ليس كادحا يسعى على قاصرين! أو معصوما يعمل لخطائين! إنه واحد منا يجب أن يحاط بالمشيرين الأمانة، والمساعدين المتجردin!

والشوري التي تقدم لعمر غير الشوري التي تقدم لعثمان! كان عمر صارما شامخا تغير شياطين الإنس والجن من طريقه، وقد هابه الناس، لا تهيب حشية وكره، بل تهيب إجلال وإعزاز.

وقد رأه الناس أو عرفوا عنه أنه كان يحمل على منكبه القوت لامرأة تضع، أو لأهل بيته فقراء..

وكان عهد عمر مزيجا من بأساء ونعماء، شعر الناس فيه بالجوع وشعروا بالشبع، وكانوا موقنين بأن أمير المؤمنين يجوع ويسبع معهم!

أما عهد عثمان فإن الرخاء كثر فيه حتى أبطر السوقه! وكان عثمان نفسه حبيسا سمحا، والناس على الحبي أجراً، وقد يأخذون مال السمع ولا يشكرون، ويرحون في رفده ويرون أنفسهم أحق به منه!!

وفي ذلك يقول الأستاذ أحمد محمد الصديق: (ظاهر أن الخليفة عثمان لما أدر الأرزاق لم يخص بها أقرباءه - كما يزعم الأفاكون - بل كانت تشمل المسلمين عاملا، وربما كان لين عثمان وحياؤه مما اللذين أطمعوا بعض الناس فيه! وما كانوا لينكروها عليه لو أخذهم بالصرامة والخزم كما فعل سلفه عمر بن الخطاب.. !

يقول عبدالله بن عمر: لقد عييت على عثمان أشياء لو فعلها عمر ما عييت عليه، ويقول الحسن البصري: ... ثم أنكر الناس على عثمان أشياء أشرا وبطرا!!

وقد عجب عثمان نفسه من هذا الموقف المتناقض فقال في خطبة له: أما بعد.. فإن لكل شيء آفة، ولكل نعمة عاهة، وإن آفة هذا الدين وعاهة هذه الملة قوم عيابون طعانون، يرونكم ما تحبون ويسرون ما تكرهون! أما والله يامعشر المهاجرين والأنصار لقد عبتم على أشياء ونقتم أمورا، قد أقررتם لابن الخطاب مثلها ولكنه وقىكم أى قهركم وقمعكم - أى وقفكم عند حدودكم - ولم يجرئ أحد أن يملا بصره منه أو يشير بطرفه إليه!! إلى أن قال: أتفقدون من حقوقكم شيئا؟؟

فسكت الجميع! لأنه ليس لأحد حق ضائع أو ظلامه يشكو منها.. !

إذن.. ما سر الفتنة التي اندلعت، والوفود التي استقدمت، والتهم التي وجهت؟؟ سنعرف ذلك عندما نتحدث عن المؤامرات الأجنبية على الأمة الإسلامية، ولكن قبل هذا الحديث لابد من كلمة مستفيضة عن مصادر الأخبار التي تكون حكما على أمر ما، فقد رأيت الأعاجيب فيما سمعت ورأيت وقرأت هذه الأيام.

\* \* \*

من مراسم الكهان القدامي أنهم يقولون فيسمع لهم! ويحكمون فلا يعرض عليهم! لماذا؟ لأنهم هم الذين قالوا وحكموا.. .

حتى تعلمنا في أدب البحث والمناظرة هذه الكلمة الغالية: (إن كنت ناقلا فالصحة، أو قائلا فالدليل) - أى لا يقبل من ناقل كلام إلا إذا بين لنا مصدره، فعرفنا أن كلامه عن طريق الثقة.. .

كما لا يقبل من مدع رأى إلا إذا دعمه بالبرهان، فإن عجز سقط رأيه: ﴿أَمْ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلهَةً، قُلْ هَاتُوا بِرَهَانَكُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

كتب الأستاذ الشرقاوى - على طريقته فى تحرير أصحاب رسول الله ﷺ : (كان طلحه والزبير يتطلعان إلى الخلافة) وهذا باطل ، فإن الرجلين الكبيرين انسحبا من ترشيح نفسهما فى اجتماع لجنة الستة التى كلفها عمر بن الخطاب باختيار الخليفة بعده ، وقد أعطى الزبير صوته على بن أبي طالب ، وأعطى طلحه صوته عثمان بن عفان.

فأين هذا التطلع؟

ثم مضى يقول: (وكانت عائشة تريد الخلافة لطلحه ، وإنما هو الملك ما يطلبون) - يعني عائشة وطلحه والزبير - (!).

ومضى الأستاذ فى طريقه مناجيا على بن أبي طالب: (إن أم المؤمنين قد صرحت من قبل بأنها تفضل أن ترى السماء تتطبع على الأرض ولا تراك ياعليا أميرا للمؤمنين) - يقصد ياعلى ولكن المطبعة نصبت المرفوع - ثم يمضى فى تحرير عائشة والافتراء عليها: (... هي تعرض مهج المؤمنين للسيف لكي تنزع الأمر منك ، وتعطيه طلحه زوج اختها أم كلثوم).

ونقول من باب السخرية: ولماذا لا تعطيه زوج اختها أسماء؟

هذا النقل كله كذب ، والتعليق عليه هزل ، وعائشة لا تعطى أحدا الخلافة ولا ما دونها ، ولكنها الرغبة فى تحرير الصحابة الكبار!

ونريد أن نذكر للأستاذ الشرقاوى تجربتين عرضتا له أخيرا ليعرف منها قيمة المرويات المخطوطة والاستنتاجات العجلية ، فعندما أخذ عليه الأستاذ الشيخ عبدالقادر العمارى تفسيره المادى للتاريخ قال: والشيخ العمارى مصرى أزهري يشغل أرفع المناصب الدينية فى دولة قطر... ثم ألمح إلى أن دخله الكبير يجعله من المدافعين عن مصالحهم!

والشيخ الفاضل ليس مصريا ولا أزهريا ولا يحتل أرفع المناصب ولا ينال أكبر الدخول ، إنه قاض قطري يحمد الله على نعمة الستر !

والتجربة الأخرى معنى أنا ، فعندما رفضت أحكامه على الصحابة ، وطريقته فى القصص قال: والذى حاضر ضدى فى جامعة قطر كان شاهد ملك فى قضايا الإخوان المسلمين ، أدخل من شاء السجون ومن شاء القبور !

---

(١) سورة الأنبياء: الآية ٤ .

فلمَا علم أنه كاذب قال: لم أذكر الاسم المعنى،وها إنذا أنشر التكذيب!! - حتى لا يتدخل القانون ضده.

لكن الافتراء على الصحابة لا يؤخذ عليه قانون فلتنتسب إلى عائشة ما نشاء، ونحن في حماية الفن القضائي، وغيبة الضمير التزيم!

من أين يستقى الكاتب الكبير أخباره؟ إن عائشة ليست كليوباترا، ولا اليصابات حتى يتلقف تاريخها من الحكايات الطائرة، والخيالات الجائرة...

وأصحاب رسول الله ﷺ ليسوا من دهماء الخلق ولا سقط المتع، إنهم أشرف أصحاب احتفوا بنبي الله من بدء الخليفة إلى انتهاء الوحي..

إنهم امتداد لكيان محمد ﷺ الروحي، ومجلئ لإعجازه التاريخي، حملوا معه العبء وأحسنوا البلاغ وكافحوا المظالم الراسية على الشري قرونًا طويلة، وصانوا التراث السماوي على حين بادت مواريث أخرى وسانها التحرير والتلويم.. ثم هم هادمو الطواغيت في المشارق والمغارب ونقلوا الوحي من صحراء الجزيرة إلى أودية الحضارات، أى أنهم المنفذون العمليون لعلمية الرسالة والدعائم المستخفية تحت طابق الوجود الإسلامي الحاضر!!

إنهم كما قلت في كتاب لي: جزء من حياة محمد ﷺ نفسه، فالليل منهم نيل منه، والاستخفاف بهم استخفاف به - نستعيد بالله - .

وقد روى الترمذى عن النبي ﷺ قال: «الله الله في أصحابي! الله الله في أصحابي! لا تخدوهم غرضاً بعدى! فمن أحبهم فبحبى أحبهم، ومن أبغضهم فيبغضى أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى الله فيوشك أن يأخذنه».

وروى أصحاب السنن أن رسول الله ﷺ قال: «لا تسبوا أحداً من أصحابي، فإن أحدكم لو أنفق مثل جبل ذهبًا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه».

وعن الترمذى: «إذا رأيتم الذين يسبون أصحابي فقولوا: لعنة الله على شركم»! .

والأستاذ عبد الرحمن الشرقاوى كما قلنا جرح العشرة المبشرین ماعدا عليا، ونسب إلى بعضهم تهـما شائنة، وترك الآخرين يكتوون في النار بما خلفوا من أموال، لأنهم كانوا أغبياء كبارا، وتلك جريمة كبيرة!

والتحصن بعلى بن أبي طالب لضرب بقية الأصحاب خطة قديمة لضرب الإسلام ذاته، وتقويض قواعده الأولى، وإذا كانت هذه الخطة قد نجحت قد يلangu المؤمن من جحر مرتين.

لقد ظهر القرامطة واشتدت وطأتهم خلال القرنين الرابع والخامس واستطاعوا مع ضعف الدولة العباسية أن يستولوا على أقطار كبيرة، بل لقد اقتلعوا الحجر الأسود من مكانه بعدها ملئوا الحرم المكى بالجثث وظل فى حوزتهم أكثر من ربع قرن!!

والقرامطة نحلة فوضوية خبيثة تكره الإسلام وتبيت له الولايات، ييد أنها أبطنت ذلك مظيرة الولاء لأهل البيت، والغلو فى على إمام الأئمة، والأسى لمصارع الطالبين !!

وقال قادتها: نستطيع هدم السلف كلهم تحت راية الولاء لعلى ، والغضب لما أصابه وأصاب بنيه !!

ومع هدم السلف ، وضياع كرامة الصحابة يبقى الإسلام بلا قاعدة يعتمد عليها، وبلا تاريخ يجدد مساره! وقد شرح أبو حامد الغزالى ذلك فى كتابه (فضائح الباطنية) ..

والغريب أن من العرب فى هذا العصر من يغالى بالقرامطة، ويملاً فمه بالانتقام إليهم! ويعدهم طليعة اشتراكية محترمة، سبقت عصرها، وحمت مصالح الطبقات الكادحة من فلاحين وعمال !!

ولا أظن الأستاذ الشرقاوى يجدد هذا المذهب مهما كان خطه الفكرى، لكنى أحب أن أسأله: لقد أبرزت عمرو بن العاص طالب دنيا، زاهدا فى الدين ، العبانا ينافق ويداور! فما يكون دينك لو لم يفتح عمرو مصر؟

ومن تخدم عندما تستورد من الشائعات التاريخية ما يسقط مكانة عمرو ويضيف إليه مثالب لا تحصى ..؟ ولحساب من تنفس التراب عن هذه القضايا المطمرة ، وتشغل الأمة بما سيها القديمة بدل أن تشغل بتهويد فلسطين وهدم المسجد الأقصى ، واستيلاء الروس على أفغانستان؟؟؟

إن هذه المقالات المنشورة فى الأهرام على حلقات متصلة، أساءت إلى ديننا وتراثنا، ووددت لو شغل الكاتب نفسه بشيء آخر.

\* \* \*

# المحتوى

## الصفحة

## الموضوع

مقدمة

الإنسان في القرآن

|    |                                              |
|----|----------------------------------------------|
| ٥  | كيف غير الإسلام مسار العالم                  |
| ٧  | أبعاد التغيير الإنساني قبل كلمة الله الحاسمة |
| ٢٣ | أولو الألباب في كتاب الله                    |
| ٣٠ | دين الفطرة                                   |
| ٣٦ | جدال.. من ورائه أمور ذات بال                 |
| ٤٤ | من نفحات اليقين                              |
| ٥٠ | عندما يكون الإلحاد أذكى!                     |
| ٥٨ | الإسلام وحده يجب أن يبعد                     |
| ٦٥ | ضرورة هتك الأستار                            |
| ٦٥ | الطائفية زرع الاستعمار                       |
| ٦٦ | قصور معيب                                    |
| ٦٧ | مقابلة.. ومقارنة                             |
| ٦٨ | وجهة نظر في أقدار الرجال                     |
| ٦٩ | مع الإمام مالك                               |
| ٧١ | مع الإمام محمد عبده                          |
| ٧٤ | مع جمال الدين الأفغاني                       |
| ٧٥ | التعاون المشر                                |
| ٧٦ | مدرسة رائدة .. وإمام ضخم                     |
| ٧٨ | ٢٣٥                                          |

## الموضوع

### الصفحة

|     |                                               |
|-----|-----------------------------------------------|
| ٨٦  | اما تركد هذه الزوابع؟                         |
| ٩٤  | شائعات في ميدان العلم                         |
| ١٠٣ | المعالم الأولى في عظمة محمد ﷺ                 |
| ١١١ | الشروق المحمدي لا يحجبه دخان وإن كثرت المداخن |
| ١١١ | أبعاد التغبير                                 |
| ١١٢ | حضرته العصمة الإلهية                          |
| ١١٣ | مقارنة باطلة                                  |
| ١١٤ | صعاليك الأعراب                                |
| ١١٥ | الشبهة الثالثة                                |
| ١١٧ | اليوم أكملت لكم دينكم                         |
| ١٢٤ | حقائق عن الهجرة                               |
| ١٣١ | تأملات و خواطر في مناسك الحج                  |
| ١٣٧ | رحلة من العلم إلى الإيمان                     |
| ١٤٠ | الله هو الحقيقة كلها                          |
| ١٤٥ | التعليم الأصلي وهل وفي أهله له؟               |
| ١٥٣ | أسرار وراء تخلفنا                             |
| ١٦١ | حول مجرزة بيروت                               |
| ١٦٦ | من طوى هذه الصفحة ونشر غيرها                  |
| ١٦٧ | تسعيرة للتنكيل                                |
| ١٦٧ | ما أرخص المسلمين                              |
| ١٦٨ | حملة صليبية                                   |
| ١٧٩ | عذراء ماليزيا                                 |

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
| ١٦٩    | الحرب البكتيرية                          |
| ١٦٩    | حملات الإفباء                            |
| ١٧٠    | فوضى.. وجاهلية!                          |
| ١٧١    | اهتمامات .. بعض المسلمين                 |
| ١٧٢    | العرب .. والمسؤولية الضخمة               |
| ١٧٢    | الغزو الثقافي                            |
| ١٧٣    | الثقافة الإسلامية في محنة                |
| ١٧٤    | وظيفتنا العالمية                         |
| ١٧٨    | الفقه الذكي قبل الدعوة الحماسية          |
| ١٨١    | السلبية لا تخلق بطولة                    |
| ١٨٤    | هل نواجه هذه الحقائق                     |
| ١٨٧    | مراجعة لا رجوع                           |
| ١٩٢    | تذكروا الإسلام .. ياعرب                  |
| ١٩٦    | دنيا وأخرة                               |
| ١٩٨    | عبادة يستغربها العصر الحديث              |
| ٢٠١    | فى ترتيب السور                           |
| ٢٠٣    | طبيعة لم تغيرها القرون                   |
| ٢٠٧    | حديث مظلوم                               |
| ٢١٠    | هل الفاعل مجهول                          |
| ٢١٢    | الأمانة فى نقل التراث                    |
| ٢٢٥    | نموذج من تحرير الصحابة فى مسلسل الشرقاوى |

# علل وأدوية

دراسات في انتساب أقوال وآراء إلى الأئمة والعلماء منها  
مع تصريح بما تأوه به إلى التاريخ الإسلامي من انطلاع

عند فساد الفطرة لا يوجد دين، وعند اختلال العقل أو نقصانه لا يفهم وحى!  
وأن الأوامر الخزئية المتأثرة المنفصلة عمن روح جامع لا تكون سلوكاً كما أن البدائت  
المركبة وأسباب الحديد الملقاة لا تتشنّ بيتاً...  
إن تعليمات المرور لا تفيء من أصيب بالنقصان في الشبكية، أو من أصيب في  
صممات القلب.

ولقد أقام تبينا <sup>عليهم السلام</sup> حضارة حفقت الغاية العليا من الوجود الإنساني، وكانت  
عدته في ذلك ما تلقى من وحى، وما أتيهم من هدى.  
كان أقدر المستقدمين والمستأخرين على تصحيح المسار الإنساني عن طريق ضبط  
الأجهزة الرئيسية في الكيان الإنساني.  
ونحن في هذا المنهج نسير، وبموازى التبوة نشهدى.

إنني عندما أكتب أقسم مشاعري وأفكاري أقسم! فسما يتعرف الواقع  
الإسلامي بدقة - أعني أحوال أمتنا ما ظهر منها وما بعلن! وأآخر يتلمس من  
توجيهات الإسلام ما يشقى السقام ويدعم الكيان... .

وفي تعزفى على أحوال أمتنا أميز الأمراض الموروثة عن الوافدة حتى لا أضل  
العلاج، ولا أسمح للأعراض المشابهة أن تخذلني عن جرائمها المختلفة!  
وفي تلصي للادوية أفرق بين الإسلام من مصادره المعصومة وبين تاريخه  
المقاوم بين مذهب وجزر، فسواء أكان هذا التاريخ سياسياً أم ثقافياً... .